
4

Salus Revista de la Facultad de Ciencias de la Salud. Universidad de Carabobo. Septiembre/Diciembre 2025. Vol. 29, N° 3

EDITORIAL Salus
Para comenzar estas líneas, breves reflexiones, me gustaría 
profundizar en los grandes deseos del corazón del hombre: 
estabilidad, éxito, dinero, arraigo, legado, necesidad de 
perpetrar en el alrededor las inmensas huellas de “nuestras” 
obras. Todos estos anhelos manifiestan la condición más 
excelsa del ser humano, su capacidad de trascender, de ir 
más allá. El ir más allá se encuentra supeditado a la condición 
temporal de nuestras actividades, a la materia, a lo que 
perece. Justo allí, cuando aparece la temporalidad a la que 
nos encontramos sometidos, el miedo y la ansiedad ofuscan 
nuestra visión trascendental. 

No es mi intención hacer de este apartado una sesión de 
espiritualidad, pero si quiero adentrarme en la capacidad 
espiritual -es aquella composición hilemorfica- de la persona 
humana, del hombre moderno. No obstante, me veré forzado 
a mencionar las barreras que impiden el correcto desarrollo 
de las aptitudes más allá de las sensoriales, que perfeccionan 
la condición humana y permiten dejar huella en la sociedad, 
construyendo legado y ambientando las potencias espirituales. 

Vivimos en un mundo de constante cambio. La tecnología 
permite el desarrollo de problemas en cuestión de segundos. 
El hombre se ha dedicado a automatizar los procesos que 
durante mucho tiempo llevaban un arduo trabajo intelectual. 
Por supuesto, también está la inteligencia artificial, cada vez 
más perfeccionada y precisa, buscando la humanidad del 
conocimiento y de las relaciones. 

Tenemos las redes sociales. Podemos pasar horas viendo 
distintas publicaciones, cada vez más precisas gracias a 
los algoritmos que vamos creando, para lo cual obtenemos 
contenido agradable a nuestro sistema. Son adictivas, nos 
estimulan. El trabajo, cada vez más flexible. Existe la posibilidad 
de “teletrabajar” desde cualquier sitio del mundo, siempre y 
cuando tenga conexión a internet. El mundo empresarial adopta 
políticas que permiten crear mejores ambientes laborales. Se 
toma en cuenta el desarrollo psíquico/emocional de la persona 
y se permite crear estructuras cada vez más consensuadas, es 
decir, cada vez más “amigables” en cuanto a los intereses de 
quienes hacen vida dentro. 

En pocas palabras, el ritmo de vida se ha acelerado, pero 
también se ha simplificado. No hay momento para la 
contemplación e incluso, parece ser algo que entró en desuso. 
Es inimaginable pensar que se puede estar en silencio 
durante treinta minutos, sin necesidad de revisar el teléfono, 
escuchar música. Se ha apagado la capacidad de conectar 
conmigo mismo, de conocerme, conocernos. Relacionalmente 
la inmediatez de la vida impide la conexión profunda con los 
demás. Las amistades son frágiles y poco leales. 

El hombre se enfrenta todos los días al maravilloso encuentro 
con la realidad, aquella que nos muestra el ser de las cosas, 
la verdad. Donde encontramos el bien y la belleza. Allí 
precisamente luchamos por hacer una pausa y trascender, 

encontrando el panorama infinito de las tareas y las 
capacidades del ser humano. Pero esto solo se logra a través 
de la verdadera contemplación. De la capacidad de mirar, no 
solo superficialmente, sino de adentrarnos y a preguntarnos 
el porqué de las cosas, desde las más básicas, hasta las más 
elevadas. 

El sentido de las tareas cotidianas refleja el deseo más profundo 
del hombre. Ya al principio de estas líneas comentaba los 
anhelos del corazón del ser humano, y no es menos cierto que 
muchas veces esos anhelos se confunden con la cotidianidad. 
Nos vemos concentrados en las tareas, sin saber cuál es su 
verdadero fin. Satisfacemos momentos, pero no con sentido 
de plenitud. Quedamos satisfechos, pero de una fuente que es 
escasa y se hace arduo el volver a llenar. 

No por eso, la inmediatez a la que nos vemos sometidos debe 
ser satanizada, pero si debe ser herramienta para alertar 
nuestras facultades intelectuales y permitir una vía de escape 
frente al adormecimiento de éstas. Ganar en voluntad es 
permitir el conocimiento de lo verdaderamente profundo en las 
tareas que desarrollamos. 

La transformación que busca la sociedad depende del sentido 
que nuestra cotidianidad representa para nosotros. Buscar la 
verdad, conociendo el bien y contemplando la belleza de las 
tareas. Eso es lo que imprime legado en nuestro actuar, eso 
es la verdadera trascendencia de nuestras actividades. No 
nada más aquello que resulta rápido y placentero, sino más 
que todo, aquellas tareas que representan una barrera entre el 
deseo y la plenitud. 

La búsqueda de los anhelos de su corazón -los del hombre- 
resulta de gran esfuerzo para el entrenamiento de su espíritu, 
de su alma. Es un sistema que pone en funcionamiento 
la capacidad de encontrar lo profundo de lo que la realidad 
le representa, lo que le abarca en el inmenso panorama de 
su actuar. Es considerar que contemplar requiere esfuerzo 
y voluntad, concentrar sus fuerzas en alcanzar el bien 
antropológico por excelencia, la perpetuidad. 

No hay que asustarse, es posible verificar la profundidad de la 
realidad. No seremos muertos vivientes con lo que respecta a 
las situaciones que enfrenta la vida, solo hace falta mirar con 
atención. Dejarse llevar por lo que es, lo que verdaderamente 
es, preguntarse por el “ser” de las cosas y de nosotros mismos. 
No permitir paso a la inmediatez, sino a trascender. 

Fedor Simón José Gómez García ID

Postgrado de Perinatología 
Cátedra de Antropología Filosófica 

email: fedorgomezgarcia99@gmail.com

The modern man and transcendence

El hombre moderno y la trascendencia


