
115

Maternidades profanadas em tempos de 
pandemia. Coletividades que acolhem 

como prática decolonial de apoio mútuo
Maternity wards desecrated in times of 
pandemic. Communities that embrace a 

decolonial practice of mutual support
Priscilla Bezerra Barbosa1

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. Seropédica, 
Brasil / priscillabbarbosa1984@hotmail.com

Identificador Orcid: https://orcid.org/0000-0001-8010-6590

A proposta apresentada visa uma discussão com base no gênero, foco na temática da materni-dade solo e situada 
no contexto da pandemia atual. Adotamos um olhar decolonial, encontrado nas teorias do grupo Modernidade/
Colonialidade e, também, nos feminismos decoloniais de María Lugones e François Vergès. Buscamos pensar 
sobre aquilo que se constitui socialmente sobre as mulheres que são mães solo, especificamente neste contexto 
de crise sanitária global. É neste cenário que o pretenso artigo visa compreender sob que condições algumas 
mulheres estão vivendo suas vidas e como estão administrando material e emocionalmente o cotidiano que as 
impele. Nossa proposta contará com o apoio de três mulheres que se dispuseram a compartilhar suas experiências. 
Em meio a tessitura desses diálogos, percebemos que a existência de apoio, através de redes e coletivos, tem sido 
essencial para a manutenção das possibilidades de vida de muitas famílias. 
Palabras clave: Decolonialidade, feminismo decolonial, gênero, maternidade solo, pandemia.

Recibido: 1/8/2020. Aceptado: 18/9/2019. 

1.Priscilla Bezerra Barbosa é Doutoranda e Mestra em Educação pelo Programa de Pós Graduação em Educação da Universidade 
Federal Rural do Rio de Janeiro PPGEDUC/UFRRJ. PPGeduc/UFRRJ).
2. Luiz Fernandes de Oliveira é doutor em Educação pela PUC-Rio e Professor da Licenciatura em Educação do Campo e do 
Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGEDUC). 

Resumo

Resumen
La propuesta presentada tiene como objetivo una discusión basada en el género, centrada en el tema de la 
maternidad en solitario y situada en el contexto de la pandemia actual. Adoptamos una perspectiva decolonial, 
encontrada en las teorías del grupo Modernidade/Colonialidade, y también en los feminismos descoloniales 
de María Lugones y François Vergès. Buscamos pen-sar en lo que constituye socialmente las mujeres que son 
madres solas, específicamente en este contexto de crisis de salud global. Es en este escenario que el presente 
artículo pretende com-prender en qué condiciones viven algunas mujeres y cómo están manejando material y 
emocio-nalmente la vida cotidiana que las impulsa. Nuestra propuesta contó con el apoyo de tres muje-res que 
estuvieron dispuestas a compartir sus experiencias. En medio del tejido de estos diálo-gos, nos dimos cuenta 
de que la existencia de apoyo, a través de redes y colectivos ha sido fundamental para el mantenimiento de las 
posibilidades de vida de muchas familias.
Keywords: Decolonialidad, feminismo decolonial, género, maternidad en solitario, pandemia.

Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Investigación

Luiz Fernandes de Oliveira2

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. Seropédica, 
Brasil / priscillabbarbosa1984@hotmail.com

Identificador Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3955-3732



116 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

O trabalho presente tem por objetivo suscitar reflexões e diálogos acerca das condições que muitas 
mulheres têm enfrentado no atual cenário pandêmico comum a todos os indivíduos do planeta. Sabemos 
que a crise sanitária que nos sobrevém não tem a menor chance de acarretar consequências mesmas a todos 
aqueles que são atravessados por ela, visto que a multiplicidade de gentes e suas condições de vida são fatores 
a serem considerados em qualquer análise pre-tendida.

Assim sendo, um olhar mais focado se faz necessário, porém, tudo aquilo que for possi-velmente enxergado 
a partir desse foco não terá a pretensão de fato absoluto e inquestionável. O que buscaremos é um diálogo que 
seja capaz de conquistar alguma atenção às situações que serão identificadas como a realidade para determinado 
grupo de pessoas situadas em um específico contexto e sob precisas condições que, embora particulares, não 
se configuram como exceções.

Apontamos que a intenção abraçada neste exposto é que possamos fazer uma discussão que se assente 
numa ideia decolonial de gênero, levando em consideração o contexto da pan-demia atual. Optamos pela 
maternidade solo como a temática, tal escolha partiu, além de uma experiência pessoal de uma das partes 
autoras deste artigo, também da observação e análise de determinados discursos direcionados a muitas 
mulheres que são mães sem a presença efetiva de pessoa companheira. Assim, perpassando pelas ideias 
históricas de gênero, família, casamento e maternidade, vislumbramos construir um breve diálogo sobre - e 
a partir de - aquilo que se constrói socialmente sobre as mulheres que são mães solo, especificamente, neste 
momento de crise sanitária global.

É neste contexto que o pretenso artigo visa compreender determinadas mulheres que são mães solo, estão 
vivendo suas vidas e como estão administrando material e emocionalmente o cotidiano que as impele. Para tal, 
trabalhamos em diálogo com três colaboradoras que se dispuseram a compartilhar suas experiências para que 
possamos compreender de que maneira têm sido possível - e se tem sido - suas vivências dentro do cenário 
de distanciamento social sugerido como estratégia de combate à pandemia.

A proposta acima referenciada passa a ser pensada, a partir de um trabalho que já vem sendo desenvolvido 
desde o ano de 2015, quando uma das partes autoras deste artigo iniciou sua trajetória de pesquisa na temática 
da maternidade. Tais estudos, desenvolvidos no contexto de uma pesquisa de mestrado, levaram a perceber 
que a maternidade, como lugar social que é, acabou se delineando como uma poderosa ferramenta de opressão 
contra as mulheres. Dando sequência à pesquisa dentro da temática, há em desenvolvimento um trabalho 
que se conecta diretamente com a pesquisa de doutoramento intitulada “Maternidades profanas. Um diálogo 
a partir do feminismo decolonial”, que tem como proposta analisar e discutir com base numa perspectiva 

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.

Abstract
The proposal presented is aimed at a discussion based on gender, focused on the issue of soli-tary motherhood 
and situated in the context of the current pandemic. We adopt a decolonial perspective, found in the theories 
of the Modernidade / Colonialidade group, and also in the decolonial feminisms of María Lugones and François 
Vergès. We seek to think about what socially constitutes women who are single mothers, specifically in this 
context of the global health crisis. It is in this scenario that this article aims to understand the conditions under 
which some women live and how they are materially and emotionally managing the daily life that drives them. 
Our proposal had the support of three women who were willing to share their experiences. In the midst 
of these dialogues, we realized that the existence of support, through networks and collectives, has been 
essential for maintaining the life chances of many families.
Keywords: Decoloniality, decolonial feminism, gender, solitary motherhood, pandemic.



117

decolonial, a construção histórica da ideia de gênero, dos seus referidos papéis, da construção da ideia de 
família e, consequentemente, do ser mulher e da maternidade, desde a ideia de sacralidade desta, até uma 
nova concepção da mesma que será defendida como uma forma de maternidade que se quer profana.

A ideia de construir um conceito de profano que se ligue ao exercício da maternidade solo é pensado como 
uma forma de transgredir e transcender a ideia de sagrado comum historicamente construída com relação à 
experiência materna e à mulher que a exerce, dentro de um contexto de família burguesa. A provocação é 
tentar fazer pensar que maternidade seria essa que pode ser considerada bonita, digna de proteção por ser 
uma vivência sagrada do feminino? Mais que isso, é pensar que sujeitas são essas que podem ser elevadas ao 
patamar de mães que devem ser exaltadas, cuidadas, resguardadas e apoiadas em seu sacerdócio materno? É 
importante pensarmos o que exatamente sacraliza a mãe, a maternidade em si ou o contexto social em que 
essa maternidade é concebida.

No Brasil, diante de um conturbado contexto político que se acentua a partir do ano de 2016, quando 
através de um golpe político-jurídico-midiático, a presidenta Dilma Rousseff foi impichada, com base numa 
acusação infundada de crime de responsabilidade, vimos uma intensa onda reacionária e discursos de ódio 
ganhando cada vez mais espaço na sociedade. Nesse contexto, em 2018, chegamos ao ponto de ver um então 
candidato à vice-presidência - hoje vice-presidente eleito e empossado - declarar publicamente que lares 
chefiados somente por mulheres são uma “fábrica de desajustados”1, inclusive, apontando para uma associação 
entre problemas do narcotráfico no país aos “elementos” criados sem a presença do pai ou do avô.

Ao nos depararmos com esse tipo de colocação que traz uma ideia que, infelizmente, não é uma exceção 
no imaginário de parcela significativa da sociedade brasileira acerca de mulheres que chefiam solamente suas 
famílias, principalmente nas camadas mais empobrecidas dessa sociedade, faz-se necessário pensarmos: para 
quem, realmente, a maternidade seria sagrada ou qual o elemento que sacralizaria a mulher que é mãe?

Embora vivamos hoje em nossa sociedade um momento político institucional de violen-tos ataques à 
democracia, vivemos também o contrafluxo do conservadorismo, onde é possível observar resistências várias 
que ganham corpo através do desenvolvimento de uma conscienti-zação política de determinados grupos 
minoritários. Tal processo de maturação de consciências críticas e resistentes tem levado ao fortalecimento 
dos movimentos ligados à superação do racismo, dos padrões de gênero dicotômicos e heteronormativados e 
do capitalismo como sistema que explora e aliena os indivíduos de sua forma mais humanizada de vida.

A maternidade, e seu papel socialmente construído, tem conquistado um status de dis-cussão que se 
desempenha de forma politizada e não mais como um assunto desimportante que se dê somente em conversas 
informais, muitas vezes consideradas meras reclamações de mulheres inadequadas à maternidade. Os debates 
têm se estabelecido entre muitos indivíduos que compõem a sociedade, mas, em especial, entre as mulheres 
que exercem tal papel. Expor e pensar a maternidade a partir das sujeitas que a vivem é de suma importância 
para a evolução dos debates apresentados nos campos do feminismo enquanto teoria que discute, questiona 
e desconstrói aquilo que chamamos papel de gênero.

É inserida no referido contexto que as discussões acerca da maternidade têm se estabelecido como algo 
cada vez mais necessário. Ao falar sobre o assunto, bell hooks2 (2019: 195-196) esclarece, em “parentalidade 
revolucionária”, que maternidade sempre foi um assunto presente no movimento feminista desde suas origens. 
1.  Link de acesso à matéria https://www1.folha.uol.com.br/poder/2018/09/casa-so-com-mae-e-avo-e-fabrica-de-desajustados-para- trafico-diz-
mourao.shtml
2.  bell hooks é professora, filósofa e intelectual negra americana. Seu nome de nascimento é Gloria Jean Watkins, e seu pseudônimo, inspirado no 
nome de sua bisavó materna, é escrito em letras minúsculas com a finalidade de transferir a atenção da figura autoral para as ideias de seus textos.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



118 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

Entretanto, nos mostra a existência de uma disparidade nas formas como tal questão é abordada. De um 
lado, o feminismo hegemônico branco-burguês aponta a maternidade como obstáculo ao desenvolvimento de 
uma vida para além do mundo privado, envolvendo um árduo e penoso trabalho de cuidado a ser executado 
pelas mulheres, por outro, nos movimentos de mulheres negras e racializadas, a maternidade nunca pôde ser 
vista de tal maneira, posto que tais mulheres sempre estiveram atuantes no trabalho fora de casa, razão pela 
qual suas vivências e construção de vínculos familiares mais atenciosos foram dificultadas ou até impedidas. 
Enquanto aquelas desejavam sair do lar para trabalhar sem precisar se ocupar exclusivamente da família e da 
casa, as últimas desejavam ter o privilégio de não ter alijada de suas vivências a possibilidade de dedicação aos 
cuidados afetivo com sua família e seu próprio lar.

A conquista da liberdade para muitas mulheres perpassa também, mas não somente, por uma ressignificação 
da maternidade e de seu papel social, mesmo que tal ressignificação se dê de maneira diametralmente oposta 
para grupos diferentes de mulheres. Como já apontado, a discussão da maternidade ganha contornos bastante 
diferentes quando falamos do exercício da mesma e o direito à família para mulheres de origem branco-
burguesa e para mulheres que tem suas trajetórias determinadas pelos processos de classificação racial, 
econômica e cultural impostos a partir do sistema moderno colonial trazido pelo europeu. De toda forma, o 
que hooks (2019: 199) nos diz, ainda em “parentalidade revolucionária”, entre outras coisas, é que a natureza 
da maternidade precisa ser discutida de forma séria e comprometida, tendo toda a sua complexidade pensada a 
partir dos contextos vários em que se estabelece, nos levando assim, a não mais aceita-la como obrigatoriedade 
do gênero feminino, destino de todas as mulheres e nem como ferramenta de opressão e exploração sobre 
aquelas que a exercitam.

Dentro de um projeto de poder moderno colonial europeu, implementado nas Américas, a constituição 
da família nuclear3, que trouxe a figura do patriarca como poder central e da mãe como fonte de cuidado, 
serviu de modelo para a constituição de uma ordem a ser replicada com vistas à organização do poder e 
das hierarquias na vida social. Assim, segundo Roudinesco “a ordem familiar econômico-burguesa repousa, 
portanto, em três fundamentos: a autoridade do marido, a subordinação das mulheres, a dependência dos 
filhos”. (ROUDINESCO, 2002/2003: 38)

Considerando que os processos em torno da maternidade se dão em consonância com as perspectivas 
históricas acerca dos ideais de família e casamento, entendemos que as construções acerca do gênero e os papéis 
sociais por ele determinados são a base para compreendermos as relações socialmente constituídas, a começar 
pela família e os sujeitos que nela atuam. Desta forma, sobre família, a historiadora Flávia Biroli, nos aponta que 
“ganha sentido em contextos históricos específicos e modifica-se no tempo e em diferentes ambientes culturais” 
porém, adverte sobre a multiplicidade de possibilidades de constituição da mesma quando segue dizendo que 
“corresponde a uma pluralidade de arranjos em um mesmo local e tempo”. (BIROLI, 2018: 91)

Partindo da fala de Biroli, que nos atenta para a possibilidade de constituições várias de formas familiares num 
mesmo contexto histórico de tempo e espaço, podemos nos voltar para aquelas que, sob muita resistência, 
foram constituídas entre os escravizados africanos, ao longo do projeto moderno colonial implementado 
no Brasil colônia. Partindo disto, podemos identificar outra concepção, distante daquela replicada entre os 

3.  De acordo com Oyèrónké Oyěwùmí, família nuclear é “uma família generificada por excelência. Como uma casa unifamiliar, é centrada em 
uma mulher subordinada, um marido patriarcal, e as filhas e filhos. A estrutura da família, concebida como tendo uma unidade conjugal no centro, 
presta-se à promoção do gênero como categoria natural e inevitável, porque dentro desta família não existem categorias transversais desprovidas 
dela. Em uma família generificada, encabeçada pelo macho e com dois genitores, o homem chefe é concebido como ganhador do pão, e o feminino 
está associado ao doméstico e ao cuidado.” (p. 2-3)

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.



119

colonizadores europeus, para o lugar social da maternidade e da mulher que o ocupa.
Era sob o destino imposto pela brutalidade do sistema escravista que mulheres e homens negros tinham seu 

direito à constituição de família usurpados. Dentro do projeto moderno colonial imputado ao Brasil colônia e 
aos seus nativos e aos africanos e afro-brasileiros aqui explorados, a mulher escravizada tinha de si o direito ao 
exercício da maternidade brutalmente arrancado. Machado (2018) afirma que para as escravizadas, “ser mãe 
engendrava situações altamente dúbias, nas quais as alegrias da maternidade vinham misturadas ao medo dos 
maus-tratos, da separação e de outras dificuldades que causariam sofrimento à criança” (: 339).

Ao apontarmos que a família nuclear burguesa historicamente se constituiu sob a lógica do patriarcado, 
definido por hooks (2015/2019: 13) como um “sexismo institucionalizado” e, ainda por Biroli como “um 
complexo heterogêneo [...] de padrões que implicam desvantagens para as mulheres e permitem aos homens 
dispor do corpo, do tempo, da energia de trabalho e da energia criativa delas” (Biroli, 2018: 11), pensamos 
que, neste contexto, criar e impor a ideia do que chamamos hoje de gênero, foi essencial para a reprodução e 
manutenção das relações de poder na sociedade colonizada. Desta maneira, optamos por estabelecer as bases 
de nossas reflexões numa perspectiva teórica que seja decolonial, especificamente, bebendo da fonte dos 
estudos apresentados até o momento, pelo grupo denominado Modernidade/Colonialidade (M/C).

O ponto de partida das discussões do referido grupo se dá no esforço teórico de apontar que a Europa e 
a Modernidade por ela apresentada são construções ideológicas necessárias para o estabelecimento de uma 
hegemonia política no mundo que se construía. Dussel (2005), traz essa ideia de construção conceitual acerca 
do que é a Modernidade e aponta que essa conceituação acaba sendo um elemento que se soma à formação 
de outra narrativa que dá origem ao mito Europa. Ligado a esse processo, traz o eurocentrismo como fator 
que fez com que ocorrências intra europeias, como por exemplo, Ilustração e Revolução Francesa, fossem o 
ponto de partida para a construção da ideia de Modernidade que, acabou sendo imposta ao mundo colonial, 
como um fator global. Dussel critica tal posição e alega que, diante do exposto, a Modernidade deveria ser 
considerada um evento regional, se não, provincial, mas, jamais, global.

Ainda segundo Dussel, a superioridade da Europa só se torna possível a partir da con-quista da América Latina. 
Foi através de um processo de invasões, dominação, exploração e violações que se deu o acúmulo de riquezas, 
conhecimentos e experiências dos colonizadores europeus que, desta forma, projetaram e disseminaram a 
ideia de modernidade ao mundo novo da América Latina, como algo que elevaria toda e qualquer sociedade a 
processos de evolução e civilização, pois se anunciava como um elemento coberto de racionalidade, portanto, 
libertador. Foram justamente as ideias contidas no conceito de Modernidade, construído pelos europeus e 
impostos à América Latina, que serviram como justificativa para uma práxis irracional e violenta que perdura 
até hoje, embora de forma diferente da inicial, através do que o grupo denominou colonialidade.

Ainda com base nos estudos do grupo M/C acerca do processo de colonização e colonialidade impostos 
ao continente hoje denominado América, através da construção de uma ideia de modernidade, encontramos 
o conceito de Matriz Colonial de Poder (MCP), apresentado pelo autor peruano Aníbal Quijano. Tal conceito 
aponta para as engrenagens de um mecanismo de colonização ao qual os povos da América foram submetidos 
por parte dos europeus.

Sobre a MCP, Quijano aponta a constituição de uma matriz que se sustenta na lógica da colonialidade e atua 
como um poderoso mecanismo de controle e classificação da humanidade. Assim, é através dessa MCP que 
as relações hierárquicas de poder são ocultadas naquilo que o autor denomina ‘retórica da modernidade’. Tal 

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



120 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

retórica se torna a ferramenta necessária à propagação e manutenção daquilo que os estudos do grupo M/C 
denominam de sistema moderno colonial.

Ao optarmos por pensar nessa perspectiva os processos que nos levaram a determinadas construções 
históricas de gênero, mulher, família e maternidade, compreendemos que tal esco-lha seja, uma dentre 
tantas outras possibilidades de reação ao pensamento moderno colonial que considera a história da Europa 
como global e linear, universalizando conceitos e sujeitos. Desta forma, foi atentando para a importância de 
compreensão da teoria de Quijano sobre a Matriz Colonial do Poder que a filósofa argentina María Lugones  
4(2007/2019), pensadora feminista decolonial que teceu suas reflexões sobre a construção de gênero e suas 
faces, como algo advindo a partir do processo de colonização e da imposição da referida matriz de poder e seus 
pilares constituintes, defendendo a tese de que o gênero é uma categoria estritamente colonial, construída, 
trazida e imposta aos colonizados pelos colonizadores.

María Lugones constrói sua teoria para um feminismo descolonial a partir de uma crítica ao pesquisador 
Aníbal Quijano, quando o mesmo teoriza acerca da existência de uma Matriz Colonial de Poder que seria 
uma espécie de sistema mundo ou padrão de poder global que fundamenta e ordena a organização do mundo 
moderno e da civilização ocidental através de um sistema linear de classificação que constituiu hierarquias. Para 
auxiliar na compreensão do que seja essa matriz de poder apontada por Quijano, Ramón Grosfoguel, outro 
teórico do grupo M/C esclarece que:

Na sua formulação original por Quijano, o “patrón colonial de poder” (matriz colo-nial de poder) foi 
descrito como quatro domínios inter- relacionados: controle da economia, da autoridade, do gênero 
e da sexualidade, e do conhecimento e da subjetividade. [...] O que sustenta as quatro “cabeças” 
ou âmbitos inter-relacionados de administração e controle (ordem mundial), são as duas “pernas”, 
ou seja, o fundamento racial e patriarcal do conhecimento (a enunciação na qual a ordem mundial é 
legitimada). (Grosfoguel, 2008: 5)

Outro ponto que foi tomado por Lugones como partida para seus pensamentos acerca do que poderia vir 
a ser um feminismo descolonial5, foi a opção por uma perspectiva interseccional que considerasse gênero, 
raça e colonialidade não como categorias que pudessem ser fragmentadas, mas sim com um complexo de 
engrenagens que se interligam para que ocorra o funcionamento do todo. Desta forma, tem sido de extrema 
importância para a autora que os marcos analíticos apresentados, tanto pelo feminismo interseccional como 
pela teoria da matriz colonial de poder de Quijano, fossem mais atentamente trabalhados para que ela pudesse 
formular inicialmente a categoria que denominou sistema moderno colonial de gênero.

O Feminismo descolonial se fundamenta na compreensão de que há uma colonialida-de do gênero que 
opera e hierarquiza a sociedade desde a criação do mito da modernidade europeia até os dias atuais. Para 
as feministas descoloniais Yuderkys Espinosa, Diana Gómez, María Lugones e Karina Ochoa, para pensar o 
feminismo de uma perspectiva descolonial, é necessário:

Entender que la raza está ligada inseparablemente del control sobre las vidas de las mujeres que 
tienen uma historia de racialización. Esta historia está cruzada por uma negación de la humanidad de 
lãs mujeres no-blancas, indígenas y afrodiapóricas.  Esa negación está a su vez atada a uma visión de la 

4.  Foi em tempo de concluir este artigo que recebemos a triste notícia do falecimento de María Lugones e vimos, por meio desta nota, registrar 
que a referida perda foi profundamente lamentada por nós. À Lugones, agradece-mos imensamente toda a dedicação de uma vida a pensar as 
diversas maneiras possíveis de lutarmos pela decolonialidade e, em especial, por pensar em nós, mulheres latino-americanas, que tivemos nossas 
subjetividades e trajetórias severamente atravessadas pelo processo de racialização moderno colonial que foi criado, mantido e replicado para que 
fossemos sistematicamente desumanizadas. Que Lugones saiba que, a seu exemplo, seremos sempre inquietação e resistência na busca árdua pelo 
fim da decolonialidade em todos os âmbitos de nossa existência.
5.  Opatmos por manter a termo descolonial como apresentado no texto referenciado. A despeito da diferença na escrita entre decolonial e 
descolonial, ambos termos carregam o mesmo exato sentido.

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.



121

humanidad que es necesariamente violenta y destructiva en nombre de la razón. (Espinosa, Gómez, 
Lugones y Ochoa, 2013)

Desta forma, compreendemos então, com base no que Lugones nos apresenta em suas reflexões e teorias, 
que num processo de pensar-fazer que se queira decolonial, devemos come-çar nos conscientizando, enquanto 
sujeitos constituídos a partir de um situação colonial, sobre como um sistema mundo se impôs a determinar as 
vidas e modos de existir, causando estrategicamente a fragmentação da vida humana como forma de viabilizar 
a constituição e manutenção de hierarquias de poder que organizam a sociedade determinando os lugres 
possíveis a cada um de nós.

Quando adotamos perspectivas decolonias de análise e reflexão, estamos considerando ainda um fazer/ser 
que também seja decolonial, visto que as práticas assim pretendidas não se limitam ao campo das teorias, mas 
antes, partem das vivências cotidianas daqueles que, mesmo em situação de subalternização, resistem.

 Para tal reflexão, convidamos ao diálogo a cientista política Françoise Vergès que acaba de nos brindar 
com a publicação em português do seu trabalho intitulado Um Feminismo Decolonial. A autora nos aponta 
que enxerga o feminismo decolonial como aquele que não se constrói a partir de teorias, mas sim, vivendo 
experiências e resistências de lutas diárias contra toda e qualquer fora de opressão que nos violente. É a partir 
da vida que a teoria decolonial se consolida e não o inverso. Desta forma, o feminismo decolonial pensado por 
Vergès, podemos dizer, é um apanhado de movimentos e processos que sempre estiveram presentes na vida 
das mulheres negras e racializadas. Mais que isso, o feminismo para ser decolonial, deve se constituir em vias 
práticas sob as experiências de todos os sujeitos oprimidos, violados e desumanizados a partir de um projeto 
moderno colonial que lhes foi imposto. Logo, essa vertente de luta e pensamento, não tem como objetivo a 
libertação de mulheres racializadas [somente], mas antes de tudo, considera todo o complexo de vivências que 
atravessam suas vidas delineando suas trajetórias. Então, pensamos que o feminismo decolonial é para todas e 
todos, tendo como objetivo a (re)humanização dos sujeitos historicamente desumanizados.

Através de um diálogo bastante significativo, Vergès traz, em “um feminismo decolonial” uma espécie de 
denúncia, explanando, de forma clara e elucidativa o funcionamento da sociedade capitalista neoliberal que se 
ergue sobre os ombros de milhões de mulheres negras e racializadas que são superexpoloradas dentro de um 
sistema que se organiza de forma a manter e aprofundar as desigualdades nele estabelecidas. Assim, autora 
fala sobre “a economia do desgaste e a fadiga dos corpos racializados” (Vergès, 2019/2020: 125), como aquela 
através da qual, “pessoas são designadas pelo capital e pelo Estado como aptas a serem usadas, a serem vítimas 
de doenças, debilidades e deficiências que, se são questionamento da própria estrutura que as provoca”. 
(Vergès, 2019/2020:125)

Partindo, portanto, do todo exposto anteriormente sobre maternidades, decolonialidades, construções e 
desconstruções sociais, gostaríamos de retornar aquela que é, no momento, a questão posta como urgente: 
a possibilidade de reflexão que visa um processo de decolonialidade em nossos debates situados no atual 
contexto global de crise sanitária causada pelo novo coronavírus. Assim, cabe perguntarmos quem são aqueles 
que podem cumprir, de fato, o distanciamento social? O que possibilita que tal distanciamento seja concreto? 
O que ocorre dentro dos lares nesse contexto e como se sustenta nele a vida cotidiana? Cremos que estas são 
questões a serem consideradas ao longo de todo o processo de construção deste trabalho, mas sobretudo, 
como pano de fundo para as leituras possíveis das narrativas das três mulheres, colaboradoras de nossa breve 
pesquisa, aqui apresentadas.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



122 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

Podemos pensar, a partir disso, que a questão dos trabalhos invisibilizados executados por determinados 
grupos de mulheres, nos leva consequentemente a uma questão que, ao pen-sarmos maternidades, é 
importante de ser avaliada. Falamos da (im)possibilidade de acesso ao tempo, que é gerada a partir da relação 
que mulheres têm com os trabalhos invisibilizados de limpeza e cuidado. Tal realidade é bastante comum a 
maior parte das mulheres brasileiras que enfrenta duplas e triplas jornadas de trabalhos que são essenciais, 
porém precarizado e considerados desimportantes.

Ao refletirmos sobre os aspectos que envolvem o exercício da maternidade, podemos observar que, além 
das demandas que pesam sobre a vida cotidiana e prática, há ainda a questão dos julgamentos estigmatizantes 
acerca da moral da mulher que é mãe solo. Tais julgamentos ainda permeiam o imaginário daqueles que 
concebem uma única forma de pensar as relações afetivas, a sexualidade digna e formação familiar. Segundo 
Venâncio6, “a mulher branca que assumisse o filho ilegítimo ficava sujeita a condenação moral, enquanto as 
negras e mestiças “não estavam sujeitas aos preconceitos sociais como as brancas de posição [...] modesta” 
(Venâncio, 2017: 198).  

Fica claro nesta passagem que a racialização, por si só, colocava determinadas mulheres em lugar de pouca 
ou nenhuma moral social em oposição a mulheres não racializadas, brancas, como aquele as detentoras da boa 
moral e dos bons costumes sobre as quais a maternidade ilegítima atravessaria lançando-as num poço profundo. 
Ao contrário da maternidade concebida dentro de um contexto de relação estável heteronormativa, aquelas 
que se veem em situação de maternidade solo, são negativamente consideradas por muitos que compõem 
nossa sociedade e que, ainda e cada vez mais, se agarram aos poucos fiapos restantes do legado deixado pelo 
patriarcado de outrora que determinava a família burguesa construída em torno da instituição do casamento.

Não é necessário muito trabalho para compreender em que lugar as mulheres que ges-tam, parem e criam 
sozinhas os seus filhos são colocadas. Uma breve conversa com uma dessas mulheres ou uma simples busca 
virtual pela expressão “mãe solo” são ações que já nos apontam caminhos. Com o advento das redes sociais, 
encontramos hoje um número considerável de páginas, blogs e grupos virtuais que centralizam discussões 
sobre as condições da maternidade solitária. De modo geral, a intenção das páginas é tornar públicas situações 
cotidianas de mulheres que maternam sozinhas, mostrando assim, que as dificuldades vividas não são poucas 
e nem tampouco são simples reclamações. Através dos conteúdos, das discussões e dos relatos contidos no 
mundo virtual, é possível iniciar o concatenamento de ideias acerca das maneiras como a maternidade solo 
atravessa a vida de muitas mulheres e acaba assim, delineando suas possibilidades no mundo.

A maternidade solo nos leva ainda a refletir e questionar os processos sociais de (não) responsabilização 
destinados aos homens que se encontram, geralmente, sob a possibilidade de escolher entre assumir ou não o 
papel social da paternidade. Tais processos contraditórios – a permissão para a não responsabilização masculina 
sobre a paternidade e a impossibilidade de escolha da mulher sobre a responsabilização acerca da maternidade 
- requer uma discussão que considere a construção do ideal de gênero e dos papeis a ele atribuídos. Mais 
que isso, nos oportuniza esclarecer que o estabelecimento das relações baseadas no gênero denuncia uma 
questão de poder do homem sobre a mulher e, por esta razão, mais uma vez afirmamos que a reflexão e 
os embates devem ser estabelecidos de forma política, considerando as relações de poder estabelecidas em 
nossa sociedade, buscando compreender suas raízes históricas. Para os limites deste artigo, pretendemos 
fazer tal análise a partir de uma perspectiva que considere a construção do gênero como algo inerente ao 

6.  Renato Pinto Venâncio. Maternidade Negada. p. 198. In. História das Mulheres no Brasil. Org. Mary Del Priori e Carla Bassanezi Pinsky, 2017.

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.



123

sistema colonial moderno e que, assim sendo, parte da consideração da construção histórica da ideia de raça 
interligada a ideia de gênero, como já apontado anteriormente.

Ao passear brevemente pelas redes sociais em busca de conteúdos atuais sobre a mater-nidade solo, não 
deixamos de observar que as mulheres que ali estão dispostas à discussão e à reflexão advém de um contexto 
de classe e raça que não é o da grande maioria das mulheres que cria seus filhos sozinhas no Brasil. Boa parte 
dessas mulheres que estão na rede possuem um grau de escolarização e profissionalização que as coloca em 
lugar de algum privilégio.

Pensando a proposta desta reflexão, foram realizadas buscas virtuais sobre o tema da maternidade solo e 
os discursos que aí estão sobre o assunto. Numa dessas pesquisas lemos que a maternidade solo é uma “nova 
forma de maternidade”. O que nos levou a interrogar aquilo que líamos, visto que não precisamos de muito 
para identificar que há tempos muitas mulheres criam seus filhos solitariamente. Quantas dessas mulheres são 
negras e pobres? Maternidade solo como “nova forma de maternidade”, só se for para as mulheres brancas 
pertencentes à classe média e à elite. Só se for para aquelas que podem escolher entre maternar solitariamente 
ou acompanhadas ou ainda optar por um aborto seguro. 

Os questionamentos e as reflexões anteriormente apontados, são de grande relevância para dar sentido a 
nossa proposta, pois foi partindo disso que pensamos em estabelecer um debate tendo como pano de fundo 
a busca pela compreensão de tudo aquilo que, em vias práticas, acaba aproximando maternidades solo, e, 
consequentemente, as mulheres que a exercem, de formas de existência que se aproximam muito mais de 
serem socialmente profanadas que sacralizadas. Assim sendo, assumir esse lugar da mulher que, sim, profana 
a ideia hegemônica de maternidade, acaba sendo algo que se dá no campo da politização de um feminino que 
acabará desembocando em formas outras de socialização.

O pensar decolonial que adotamos aqui, nos convida a voltar nosso olhar para o local, o comunitário, para 
as experiências de grupo considerando a existência de subjetividades que se formam no limite das tensões. 
A maternidade é um lugar social de onde se espera uma atuação socialmente determinada. Suas bases se 
constituem num cronotopo específico e que está carimbado de forma histórica, social, cultural e política. 
Assim sendo, é de grande relevância que desloquemos para tais campos as reflexões acerca dessa temática.

Partindo desse pensar, entendemos a importância de propor que mulheres que viven-ciam a maternidade 
solo, possam nos brindar com suas próprias perspectivas acerca do que nos dispomos a analisar neste trabalho. 
Compreendemos que são os diálogos estabelecidos, uma forma importante para que perspectivas histórico-
sociais sejam repensadas e outras no-vas sejam construídas. Para além de diálogos, é na ação reflexiva que tais 
processos tornam-se possíveis.

Redes de apoio 

“Eu já vivia em isolamento social antes da pandemia”, disse Joyce em um vídeo intitu-lado “maternidade 
negra na pandemia”, produzido para seu canal “minhas crias e eu” no You-tube. É partindo dessa fala de uma 
mulher preta, periférica e mãe de duas crianças que inicia-mos nosso diálogo e reflexão acerca da situação em 
que muitas mulheres que exercem a mater-nidade em completa solidão se encontram no atual contexto em 
que estamos todos inseridos, a saber, a crise sanitária de escala global provocada a partir da disseminação do 
SARS-COV-2, o novo coronavírus, que nos assola com a doença covid-19.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp.115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



124 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

As autoridades da OMS7 orientaram aos países do globo que adotassem medidas para a contenção do 
avanço do novo coronavírus. Entre tais orientações, a mais indicada é a prática do distanciamento social, em 
maior ou menor grau a depender da rapidez com que a disseminação tem se dado em cada local. Diante 
disto, quarentenas e isolamentos parciais ou totais são apontados como a melhor atitude a ser tomada pelas 
instâncias governamentais no combate à covid-19.

Tais medidas, mesmo quando tomadas em menor escala, têm impactado diretamente sobre a vida de 
todo e qualquer indivíduo, assim como das coletividades onde cada qual está inserido. Porém, diante de 
sociedades e comunidades tão plurais, tais impactos se apresentam de múltiplas formas conforme as condições 
e possibilidades de vida cotidiana de cada um.

No Brasil, onde a população pobre, que é numericamente a maior parte da sociedade, se encontra sob 
forte negligência do governo federal, o suporte tem vindo em sua maioria de redes de apoio disponíveis ao 
socorro material, emocional e jurídico daqueles que se encontram em situação de vulnerabilidades múltiplas. 
Assim sendo, se delineou para nós uma percepção da importância do estabelecimento das relações entre os 
mais diversos grupos de apoio e os indivíduos que compõem a parcela social mais fragilizada de um país de 
dimensão continental e enormes abismos de desigualdades entre as classes. O movimento voluntário de uma 
espécie de responsabilidade solidária tem se mostrado essencial para que muitas famílias possam ter algum 
acesso à dignidade durante o período que atravessamos.

Ao observarmos mulheres ao redor, percebemos que a maioria compartilha de muitas dificuldades mesmo 
que de formas diversas. Cerceamentos são impostos a todas de alguma maneira. Assim, nos pautando em 
análises feitas em trabalhos anteriores já mencionado na introdução deste trabalho, percebemos que a 
maternidade tem sido um espaço eficiente de opressão da mulher pela sociedade. Mas como não há luz sem 
escuridão, se não fosse a maternidade uma forma bastante poderosa de opressão contra a mulher, logo não se 
estabeleceria também como um rico espaço de disputa política. 

Quando conversamos com mulheres sobre a maternidade que exercem, percebemos o quanto todas, 
cada qual ao seu modo, estão se posicionando política e eticamente diante do mundo e suas questões. Elas se 
movimentam ou, simplesmente resistem às construções machis-tas e a rígida dicotomia dos papeis de gênero 
constituídos com base no patriarcado histórico, muito frequentemente mesmo sem ter consciência de que 
assim o fazem. Menos consciência ainda têm de que seus posicionamentos são parte do que consideramos 
como processos de formação e politização do feminino.

Com apoio em levantamentos anteriores referentes à temática da maternidade, vimos eclodir cada vez 
mais, a formação de grupos/coletivos/movimentos femininos e maternos, de apoio às mulheres. São ações que, 
via de regra, têm sua origem na atuação de mulheres que visam socorrer outras mulheres. Isto é, são mulheres 
se reunindo com outras mulheres para apoiar mulheres, o que nós poderíamos enxergar como uma forma de 
cuidado e acolhimento mútuos que muitas mulheres estão construindo em coletividade através de um rico 
processo de luta e resistência que leva cada vez mais a uma politização concisa do feminino que rompe com 
a lógica hegemonicamente estabelecida acerca do ser e estar mulher em nossa sociedade. É uma espécie de 
processo que pouco a pouco, transitando no limiar entre opressão e resistência, vai descolonizando mulheres.

Tais organizações de apoio voltadas às mulheres ganham existência tanto no mundo virtual, como no mundo 

7.  Segundo informações da Organização Mundial de Saúde - OMS, a pandemia do novo coronavírus teria tido o seu início no mês de dezembro do 
ano de 2019, na província de Hubei na China. No Brasil, o primeiro caso foi registrado em fevereiro de 2020, no estado de São Paulo e no momento 
da produção deste texto, em julho de 2020, o país já ultrapassa a marca dos 66 mil óbitos notificados.

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.



125

físico e real. São grupos onde formam-se comunidades femininas e maternas em que são discutidas tensões 
comuns aquelas que lá estão e contam com o apoio umas das outras, quer seja na resolução de tensões ou 
somente como oferta da escuta empática e de um apoio psicológico e emocional. Sobre isso, Joyce, Tatiana 
e Dayane compartilham conosco as experiências que têm vivido a partir da relação que constituíram com 
o projeto social, criado por duas mulheres – Thais Ferreira e Thaiz Leão -, denominado “segura a curva 
das mães”, voltado ao socorro emergencial de mulheres que são mães em situação de vulnerabilidade nesse 
contexto de pandemia. O projeto foi idealizado em parceria com o Instituto Casa Mãe - SP e o coletivo Massa 
- RJ.

A partir do instante em que soubemos da existência do referido projeto em curso, bus-camos, através de 
uma pesquisa virtual, conhecer um pouco da proposta oficial que ele traz. As informações que descreveremos 
agora, foram encontradas na página do projeto alocada no endereço eletrônico seguraacurvadasmaes.org.8, 
onde é possível encontrar toda uma apresentação clara e objetiva da atuação do grupo. A descrição do 
trabalho encontrada na página foi “somar esforços junto às entidades do terceiro setor, coletivos, instituições 
da sociedade civil e indivíduos para realizar distribuição direta e indireta de recursos, cuidado integral, apoio 
psicossocial e suporte jurídico a fim de promover e garantir de forma prioritária, por meio de ações práticas, 
a dignidade e os direitos básicos de mulheres e crianças enquanto durar a pandemia do novo coronavírus”. 

A ação do projeto se apresenta em quatro fases, a primeira visa mapear as mães; mobili-zar parcerias e 
recolher apoio e doações. Após o mapeamento feito, identificadas as mães em situação de vulnerabilidades e 
o apoio conseguido, chega a segunda etapa onde busca-se o estabelecimento do vínculo entre as assistidas e o 
programa, assim como, entre as próprias assistidas que se tornam também rede de apoio umas para as outras. 
Em seguida, o apoio (material ou em serviços voluntários) é organizado e distribuído. A distribuição já faz parte 
da terceira fase, onde, além de fazer o apoio chegar concretamente às assistidas, há também a apresentação de 
tudo o que foi feito e alcançado, a título de manutenção da transparência do projeto. Os dados e informações 
são divulgados através de portais e mídias digitais onde ficam visíveis a que desejar conferi-los. A quarta e última 
etapa consiste em retornar à primeira, visto que a intenção do projeto é oferecer auxílio às mães vulneráveis 
e suas famílias enquanto for necessário.

Em matéria jornalística9 publicada no portal Radis Comunicação e Saúde – Fiocruz, em 18 de maio de 2020, 
verificamos que em sua etapa inicial, o projeto segura a curva das mães arrecadou através de um financiamento 
coletivo, R$87 mil reais que atendeu a 732 mães atendidas em 20 estados brasileiros. Dessas 732 mulheres 
assistidas, 60,5% eram negras; possuíam renda que variava de zero a cem reais por pessoa da família, 432 
moravam em residências com apenas dois cômodos; 236 em residências de um único cômodo; 30% com três 
filhos ou mais. Logo após as 732 primeiras assistidas serem devidamente atendidas, outra etapa de acolhimento 
para novas mulheres foi aberta e, segundo a matéria, mil novas vagas foram preenchidas em menos de 12 horas.

Até a conclusão deste artigo, os números apresentados na página do projeto são da or-dem de 1.734 mães 
assistidas; 6.936 indivíduos entre crianças, adolescentes, pessoas com deficiência e idosos que são cuidados 
diretamente por essas mulheres assistidas e doações que somam, até a data, o valor de R$378 mil. O projeto 
acolhe mulheres e suas famílias em 24 estados brasileiros. A página do projeto conta ainda com a apresentação 
de dados estatísticos que são de extrema relevância para a compreensão do cenário enfrentado por mulheres 
que são mães, em maioria negras e pobres, em nossa sociedade. É bastante interessante que se faça um 
8.  https://seguraacurvadasmaes.org/ Acesso em 06 de julho de 2020.
9.  https://radis.ensp.fiocruz.br/index.php/home/entrevista/elas-nao-estao-sozinhas Acesso em 14 de julho de 2020.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



126 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

passeio pela página e leia com atenção as informações expostas para compreendermos o quão valioso tem sido 
o trabalho desenvolvido e como se faz necessário que outras ações nesse sentido sejam apresentadas.

Após traçarmos uma breve ideia da proposta apresentada pelo projeto Segura a curva das mães, temos por 
objetivo de vislumbrar o estabelecimento de uma rica e importante refle-xão acerca das questões que possam 
ser identificadas a partir dos diálogos estabelecidos com as três mulheres que aceitaram colaborar com esta 
breve pesquisa nos brindando com o generoso relato de suas experiências pertinentes ao interesse daquilo 
que buscamos analisar neste ensaio.

Mães solo e maternidades profanadas

Como já esclarecido, as reflexões desse trabalho se concentram especificamente na ma-ternidade solo, aquela 
em que uma mulher assume o filho sem a presença efetiva de pessoa companheira. Essa forma de maternidade 
não é nenhuma novidade para a sociedade brasileira, visto que o Brasil é o país onde as estatísticas mostram a 
existência de cinco milhões e meio de indivíduos sem o nome do pai em seus registros de nascimento10  e que, 
em pelo menos 40% dos lares brasileiros, a mulher é a principal responsável pela família. 

Dentro deste perfil específico, trazemos ao diálogo a modelo fotográfica Joyce Salvador, vinte e seis anos, se 
auto declara uma mulher preta, moradora da Baixada Fluminense11/RJ, mãe de duas crias, a menina Ágatha de 
sete anos e o menino Akin de apenas um ano e a educadora social Tatiana Kovaes, trinta e oito anos, se auto 
declara branca, também moradora da Baixada Fluminense/RJ, mãe da menina Ana, sete anos.

 Não deixemos de pontuar que não consideramos a maternidade solo como condição que sobrevém às 
mulheres tendo sua determinação baseada unicamente pelo fator ausência física de pessoa companheira com 
quem deveria haver o compartilhamento das responsabilidades devidas aos filhos, mas ainda aquela maternidade 
exercida até mesmo no âmbito de uma união estável, porém, que ainda assim, torna-se fonte de sobrecarga 
e esgotamento para as mulheres no que diz respeito aos cuidados básicos essenciais e à educação dos filhos e 
também no que tange à responsabilidade financeira. É neste perfil que se enquadra Dayane, trinta e sete anos, 
se auto declara mulher negra, mãe de seis filhos, moradora da zona oeste do RJ. A conclusão do ensino médio 
e a formação como cuidadora de idosos foram alcançadas sob muita luta, e Dayane nos conta isso com muito 
orgulho do seu esforço.

Ela nos explica que é uma mulher casada, mas que em questão de vida cotidiana é ela a única responsável 
pelos cuidados com os filhos, Pierre de oito anos, as gêmeas Aurora e Maria Flor de três anos e o menino 
Heitor em vias de completar dois anos. Os filhos mais velhos, Rafael de dezessete anos e Ana Clara de vinte 
anos, não residem com ela. Assim como Dayane, há muitas mulheres que experimentam uma maternidade 
solo mesmo estando enquadradas em relações socialmente estabelecidas e reconhecidas como estáveis com 
aqueles que são o pai de seus filhos.

A despeito do fato de estarem ou não inseridas num contexto de relação estável com os pais dos filhos, são as 
mulheres aquelas que mais se responsabilizam pelos cuidados com as crianças. Dados da Pesquisa Nacional por 
Amostra de Domicílios – PNAD, realizada no ano de 2015, apontam que mais de 80% das crianças em idade 
de zero a quatro anos têm como primeiro e principal cuidador uma mulher, que pode ser a mãe ou qualquer 

10.  Dados do Conselho Nacional de Justiça - CNJ com base no Censo escolar do ano de 2011.
11.  Baixada Fluminense é a região conhecida como grande Rio, situada no entorno da cidade do Rio de Janeiro, no estado do RJ. É a região 
metropolitana do Rio de Janeiro e é composta por 13 municípios.

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.



127

outra que tenha algum vínculo com ela. Dentre essas mulheres, apenas 45% se encontravam trabalhando, 
ou seja, a dedicação social imposta às mulheres a partir da maternidade causa impactos significativos em seu 
acesso ao mercado de trabalho.

O relato de Joyce acerca da sua vida profissional ilustra bem o que os dados apontam. Ela se apresenta como 
modelo fotográfica independente que viu suas possibilidades de trabalho dificultadas a partir da maternidade 
e mais ainda quando se estabeleceu, mais recentemente, o cenário de pandemia global. Sendo Joyce mãe solo 
de duas crianças, tem investido na tentativa de impulsionar uma carreira de produção de conteúdo digital 
para o seu canal na plataforma do Youtube. Ela tem visto tal possibilidade como uma forma de ganho material 
para a sua vida e de seus filhos. Reforça que quer fazer disso um trabalho que lhe traga remuneração. Mas, diz 
também que tem sido muito difícil investir nessa produção tendo que estar todo o tempo do dia com os dois 
filhos. Essa realidade acaba fazendo que não consiga levar seus projetos até o fim e nem com a devida qualidade 
desejada. 

Quando conversamos com Tatiana, tomamos conhecimento de que a maior parte da sua atuação profissional 
como educadora, se deu em dois locais de trabalho paralelamente. Ela nos conta que mora com a mãe e com 
a filha e que sempre foi a responsável financeira pela casa. Desta forma, trabalhar em mais de um local acabou 
se tornando algo que possibilitava a manu-tenção material da vida. O caso de Tatiana corrobora com os dados 
anteriormente apontados, sobre as mulheres serem as principais cuidadoras, quando percebemos que para 
que ela pudesse prover materialmente a família, sua mãe precisava estar à disposição para oferecer à Ana os 
cuidados necessários. Esta condição se delineou na família de Tatiana desde o nascimento de sua filha. Em 
momento algum, Tatiana deixou o trabalho. Sempre foi a avó da menina que cumpriu esse papel de primeira 
responsável por ela.

A história de Dayane também vem nos oferecer uma colaboração na compreensão dos referidos números. 
Após ter passado tempo significativo fora do mercado de trabalho, direta-mente voltada aos cuidados dos 
filhos menores, não por escolha, mas por não ter quem pudesse fazê-lo em seu lugar, ela começou a trabalhar 
formalmente a partir do momento em que passa a morar com a sogra. Desta forma, Dayane conseguiu 
organizar a vida para retornar ao mercado de trabalho, contando com o auxílio da sogra e de uma creche 
pública no que diz respeito ao compartilhamento dos cuidados com as crianças. Sem a atuação dessa outra 
mulher, a sogra, ficaria inviável se ausentar de casa para ir ao trabalho com tranquilidade.

Dayane é hoje, mão de obra terceirizada numa escola da cidade do Rio de Janeiro. Sua função na instituição 
é controladora de acesso. Com o advento da pandemia, teve seu contrato de trabalho, recém estabelecido, 
suspenso e seu salário reduzido em 70%. Em paralelo ao seu emprego terceirizado, ela também desenvolve 
trabalhos informais que somam ao baixo salário que recebe. Mesmo antes de ser contratada pela empresa 
para qual presta serviços hoje, Dayane fazia faxinas em casa de família e trabalhava em buffet de festas. A 
composição da renda familiar sempre foi composta por mais de uma atividade laboral de Dayane. Embora seja 
casada, Dayane não mora com o marido. Ele reside e trabalha em município distante de onde estão Dayane 
e os filhos. Assim, ela reforça que as responsabilidades com os filhos acabam pesando unicamente sobre si, 
inclusive a responsabilidade material.

Podemos pensar, a partir da perspectiva oferecida pelos dados e corroborada pelos rela-tos de nossas 
colaboradoras, que o estabelecimento dessa maternidade solo, mesmo para as mulheres que têm pessoa 
companheira numa relação afetiva estável, assim como para aquelas que se encontram sem qualquer companhia 

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



128 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

física na vida prática e cotidiana com os filhos, se delineia com base no estabelecimento do que se conhece 
como uma divisão sexual do trabalho. Tal forma de organização social traz o gênero como o fator central que 
define quais tarefas são atribuídas aos homens e às mulheres, o que se torna determinante para a ocupação 
dos lugares sociais e as possibilidades de atuação nos mesmos, tanto na esfera pública quanto na esfera privada.

A categoria gênero é central para as teorias feministas hegemônicas. A cientista política Françoise Vergès, 
em seu livro Um Feminismo Decolonial (2019), traz uma forte crítica a esses feminismos que são centrados 
numa experiência europeia e que, todavia, se colocam como universais. Desta forma, a autora desenha para 
seus leitores algo que ela denominou de feminismo civilizatório. Tal conceito aponta o que seria um feminismo 
branco burguês, carregado de uma dimensão que mantém e replica os vícios de um imperialismo colonial 
e suas ações racistas, o que acaba oferecendo ao neoliberalismo uma agenda de direitos das mulheres que 
atende aos seus interesses. 

Em oposição aos feminismos hegemônicos, Vergès apresenta a possibilidade de um fe-minismo decolonial 
que seria aquele que não se organiza em torno de pautas que atendam ex-clusivamente o que se chama de 
necessidades femininas, mas sim que tenha a ver com todo e qualquer contexto de violências e opressões que 
afetem direta ou indiretamente a vida de mu-lheres que tem suas vivências cotidianas atravessadas não só pelo 
gênero, mas também por um brutal processo de racialização.

Ao olharmos para as narrativas de Joyce, Tatiana e Dayane sobre seus cotidianos e sobre suas atuações 
enquanto sujeitas, mulheres que são, além de muitas outras coisas, mães, não podemos cair na mazela de 
pensar que estamos ouvindo nada mais que simples determinações naturalmente intrínsecas a vidas femininas. 
Muitas são as questões que podem e devem ser refletidas de forma crítica e política, naquilo que se naturalizou 
responsabilidade de mulheres ou como algo contra o qual não se deve lutar, visto que foi assim que a sociedade 
se estabeleceu. Pelo contrário, é importante que possamos compreender que tudo aquilo que nos organiza e 
delineia socialmente tem sua origem em processos historicamente constituídos e que cada um desses tem sua 
função a cumprir nessa organização. Desta forma, precisamos compreender que a ideia de mulher, feminino, 
família, maternidade, entre outras, são estabelecidas dentro de um contexto não espontâneo e que, assim 
sendo, deve ser criticamente analisado.

As histórias aqui apresentadas podem nos levar a pensar dois pontos que consideramos de suma importância 
para entendermos os lugares determinados às mulheres em nossa socieda-de hoje. Seriam esses: o âmbito 
dos cuidados dispensados a terceiros e as possibilidades de acesso ao tempo. Quando ainda nos vemos parte 
de uma estrutura social que delega às mulheres que a responsabilidade pelas tarefas domésticas e os cuidados 
com as crianças e também com os mais velhos são de sua responsabilidade, alegando que são elas as detentoras 
da capacidade física e emocional de gerar e manter a vida de outros, seguimos reproduzindo e mantendo a 
ideia de que ofertar suas vidas e tempo é a finalidade primeira de sua existência, não importando o ônus que 
tal dedicação pode lhes acarretar.

Em certo momento, Joyce explica que lhe falta condições para as coisas mais simples do dia, como por 
exemplo, conseguir tomar um banho, usar o banheiro ou ausentar-se da cama durante a madrugada sem se 
preocupar com os filhos ou ser demandada por eles. A rede de apoio com a qual contava muitas vezes era 
a sua mãe, porém esta faleceu há poucos meses. Escolas e creches são as possibilidades que restam para as 
mulheres que criam seus filhos sozinhas terem a oportunidade de desfrutar algum período do dia para si, 
entretanto, nem mesmo com essa possibilidade Joyce pôde contar. Explicou que, devido ao final da relação 

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.



129

que mantinha com o pai do seu filho caçula, viu-se obrigada a mudar de endereço, retornando para o bairro 
onde vivia antes da relação. Neste processo, sua filha mais velha, em idade de alfabetização, não conseguiu uma 
vaga nas escolas próximas a sua residência. Joyce recorreu ao ministério público para solicitar uma vaga, porém 
nada foi resolvido e, logo em seguida, a pandemia se instalou pelo mundo. Então, Joyce nos fala enfaticamente 
que sempre viveu à margem. Sem um emprego e renda sólidos, sem acesso à educação pública para a filha, o 
que é um direito garantido pela constituição, sem acesso à vacina para o caçula, visto que o SUS vem sofrendo 
pesado processo de sucateamento e desmonte e nem mesmo as vacinas do calendário obrigatório tem chegado 
à população, certamente, Joyce já se enquadrava numa condição de vida reconhecidamente vulnerável.

Tatiana sempre passou todo o seu dia em atividade laboral fora de casa. Possibilidade essa que só existe por 
conta do auxílio de sua mãe. Não pôde acompanhar de forma mais próxima os primeiros anos de desenvolvimento 
de sua filha, visto que sempre foi a provedora da família e para cumprir com sua responsabilidade sempre 
trabalhou em mais de um local ao mesmo tempo. Com a vida nesse formato, tempo é tudo que ela nunca teve, 
nem para si e nem para a filha. Esse cenário vinha se modificando ao longo dos últimos dois anos, pois mesmo 
trabalhando em mais de um lugar, Tatiana estava conseguindo estabelecer horários mais flexíveis.

Com o advento da pandemia, veio o desemprego. Para quem antes tinha duas fontes de renda, hoje já não 
tem nenhuma. Pouco antes disso, dois meses antes do início da pandemia, a filha de Tatiana foi acometida 
por um grave problema de saúde que a fez passar por longos períodos de internação, muitas restrições e 
uma cirurgia de grande porte. Há meses o cotidiano da família é determinado pela nova condição de saúde 
de Ana que precisou deixar a escola. Além disso, faz uso constante de medicamentos, não passa uma semana 
sequer sem precisar ir a pelo menos uma ou duas consultas médicas e nem um mês completo sem precisar 
de internação. Os dias da família são, para Ana, de muita dor e cansaço, físico e emocional, e para Tatiana, de 
preocupação e correria extrema. Dor, Tatiana alega não ter condições práticas para sentir, pois não conseguiu 
ainda encontrar espaço para chorar o estado de saúde de sua filha, já que está sempre precisando resolver 
tudo o tempo todo. Para Tatiana, isso é o fato mais cruel com o qual tem lidado dentro desse contexto de uma 
maternidade solitária.

Dayane descreveu como era sua rotina antes do cenário pandêmico se instalar. Saía cedo de casa para ir 
ao trabalho, deixando os quatro filhos menores aos cuidados da sogra. No horário do seu almoço, corria até 
em casa para pegar as crianças e levá-las à creche, os três menores e à escola, o menino de oito anos. Voltava 
para o trabalho. Ao final da tarde, buscava as crianças menores na creche e voltava para o trabalho com eles 
e cumpria o tempo que faltava para encerrar o expediente. Saía do trabalho com as três crianças menores, 
buscava o menino na escola e seguia para casa com os quatro. Já em casa, após um dia de trabalho, iniciava o 
expediente nas tarefas domésticas. Era comum que aos finais de semana trabalhasse em atividades informais 
para compor sua renda. Em todas as circunstâncias, Dayane sempre está na dependência de terceiros para 
auxiliar nos cuidados com os filhos afim de que possa cumprir as atividades laborais que a possibilitam arcar 
com as necessidades da família.

Nos três relatos, vemos mulheres que são oneradas de diversas formas em suas rotinas diárias. Todas 
são responsáveis diretas e principais no que tange o cuidado direto e/ou a manu-tenção material de seus 
filhos, mesmo nos casos em que há alguma ajuda, como no caso de Tatiana, com a mãe e de Dayane, com a 
sogra. Não sem razão, são elas aquela que estão conse-guindo atuar no mercado de trabalho, a despeito do 
fato de Tatiana ter ficado desempregada há pouco empo e de Dayane estar com o seu contrato de trabalho 

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



130 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

suspendo e salário drasticamente reduzido. Sobre Joyce, não poderíamos cometer a injustiça de apontá-la 
como uma mulher não trabalhadora. O que ocorre à condição de Joyce hoje, é aquilo que se faz naturalizado 
erroneamente na vida de muitas mulheres, principalmente daquelas que são mães solo de crianças pequenas. 
Pensar que Joyce não exerce função produtiva deve ser substituído por compreender que, na verdade, ela não 
exerce atividade remunerada, mas sem dúvidas o trabalho não lhe falta.

No tocante às experiências vividas com relação ao projeto segura a curva das mães, Joyce reforça o que já 
havia sido relatado sobre si - que é uma modelo fotográfica independente, mãe solo de duas crias e que mora 
no munícipio de Duque de Caxias, na Baixada Fluminense, região essa que concentra uma população periférica. 
“Isso já deixa óbvio a delicadeza da minha situação mesmo antes da crise, a pandemia só fez evidenciar esse 
processo todo”, relata. Segue apontando que, neste momento houve o encarecimento acentuado do custo de 
vida. Está muito mais difícil manter a casa, a rotina. Há muitas questões envolvidas na sua condição, diz Joyce 
e foi nesse contexto de aumento dos riscos, das fragilidades que ela conheceu o referido projeto. Relata ainda 
que está inserida numa outra experiência de grupo, o Afromamas, que é uma espécie de “aquilombamento”, 
nas palavras da própria. 

Joyce nos explica que o Afromamas é basicamente um grupo de whatsapp que funciona como “um coletivo, 
um colo de mãe para as mães”. É composto exclusivamente por mulheres pretas que estão ali unicamente para 
ser solidárias umas com as outras acolhendo dúvidas, apoiando na resolução de problemas, oferecendo uma 
escuta empática. É um grupo que conta com muitas profissionais que estão ou não atuando em suas áreas. 
Esta última condição, de “não atuação profissional na área de formação”, nos alerta Joyce, “geralmente se dá 
devido ao exercício da maternidade”. Então, diz Joyce, “é um grupo onde estamos sempre todas ali inclinadas 
a atender umas às outras” e foi neste espaço que alguém compartilhou o link do segura a curva das mães e eu 
me inscrevi. Foi a partir desse momento que tudo começou a ganhar corpo na construção de uma relação de 
apoio por parte do projeto.

Sua experiência com o segura a curva das mães tem sido de grande relevância para que atravesse de 
forma mais amena o momento tão grave que vivemos. Após a sua inscrição no projeto, Joyce foi reconhecida 
como mulher mãe solo em situação de vulnerabilidades que necessitam de intervenção imediata para serem 
contidas. Nos relata que não demorou que chegasse até ela e sua família uma ajuda em forma de cesta básica. 
Joyce adverte que a ação do referido projeto foi de absoluta relevância visto que para além da alimentação, há 
a tentativa de atendimento as mais diversas demandas das mulheres ali assistidas, como por exemplo, doação 
de fraldas descartáveis, item que Joyce ainda precisa muito, visto que seu menino é um bebê de apenas um 
ano, o que se configurou como uma gasto que ela não poderia manter durante a pandemia.

O auxílio oferecido à Joyce pelo projeto vai além das cestas básicas mensais e das fral-das doadas. Ela 
conta que recebe uma cota no valor de R$150,00/mês e, também, tem tido a possibilidade de fazer um 
acompanhamento psicológico semanal com uma profissional disponibilizada para o atendimento às mulheres 
do grupo. 

Perguntada sobre a importância que ela vê na composição e atuação de grupos de apoio feito de mulheres 
especificamente para acolher mulheres, ela diz ver no Afromamas uma rede de apoio, mesmo que virtual, 
mas uma rede de apoio possível nesse momento. O Afromamas é um grupo focados em mães pretas e 
não exatamente em mães solo, aponta Joyce. Explica que mesmo com todo apoio material e psicológico 
encontrado no projeto segura a curva das mães, ela acabou optando por não se manter no grupo de whatsapp 

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.



131

que aloca as mulheres atendidas. Neste, há “mães pretas, brancas, solo, não solo, sobrecarregadas, mães que 
romantizam a situa-ção toda”, diz que “tem de tudo lá”, “não me vejo em condições psicológicas para lidar 
com isso hoje”, explica que já estava ficando muito ansiosa com tudo que via no mesmo. 

Joyce relata que ainda sente muita dificuldade de “sair de sua bolha social”. Neste mo-mento tão grave e 
difícil, diz optar por se manter na sua zona de conforto sem culpa. Logo, mesmo com todas questões relatadas, 
o Afromamas acaba sendo a única experiência de coletivo em que Joyce se mantem ativa nesse momento. 
Com o intuito de nos contar como se estabeleceu sua relação com projeto segura a curva das mães, Tatiana 
explica que o contexto foi se ver com a filha doente, nesse cenário de pandemia e ainda desempregada. 
Mudanças muito significativas ocorreram e desestruturaram totalmente a organização de vida de sua família.

Tatiana conta que em meio a toda a correria para manter a filha bem, se deparou inúme-ras vezes com 
falhas no atendimento prestado pelo plano de saúde da menina, chegando ao ponto de precisar recorrer à 
justiça para que Ana pudesse ser devidamente atendida em suas necessidades. Aponta o quanto tem sido difícil 
passar sozinha por toda essa situação, que além do financeiro que não existe mais, devido ao desemprego, 
ainda tem o psicológico, o não poder sequer se entristecer ou sentir cansada. É em meio a esse contexto que 
entra a ajuda do projeto segura a curva das mães para Tatiana.

Segundo ela, o apoio encontrado no referido projeto teve um impacto muito marcante em sua vida por 
duas ocasiões. “Não foi só pelo auxílio financeiro, mas por entender que o que estava sendo dito era “nós 
estamos aqui, nós estamos juntas””, diz. “A preocupação [da Thaís] não era só a de fazer um depósito com 
um valor, que é um valor mínimo, mas que ajudou mui-to. A preocupação demonstrada era de saber como a 
minha filha e eu estávamos, do que está-vamos precisando”. “O simples fato de receber uma mensagem [da 
Thaís] com uma figurinha que dizia “estamos juntas””, foi algo que Tatiana diz que a ajudou e fortaleceu demais. 

Assim como Joyce, Tatiana explica que seria desonesto dizer que foi a pandemia que a colocou nesse lugar 
de dificuldade. Não. “A vida já era bastante apertada” desde sempre, o que piorou a situação foi o desemprego 
que veio por conta da pandemia. “Desde que a Ana nasceu, é a primeira vez que eu me vejo em situação de 
desemprego”. Sempre foi difícil, “porque sustentar uma criança sozinha de tudo, é muito difícil”. Agora, “com 
a pandemia, eu fiquei assim, tinha dois empregos, agora não tenho nenhum”.

Tatiana relata que ao receber o link para do projeto segura a curva das mães, sequer sa-bia o que era e 
não tinha intenção de ser assistida pelo trabalho. Como o link encaminhava para um questionário que visava 
mapear mulheres que são mães solo, “preenchi na intenção de cola-borar para o mapeamento”. Ela afirma que 
nem passou pela cabeça que, em tão pouco tempo, seria ela uma das mulheres assistidas pelo projeto. Tatiana 
segue nos contando que “as coisas foram se desenrolando, a filha piorando, as internações acontecendo, as 
preocupações aumen-tando e, de repente, já inserida no grupo do whatsapp, acreditou que estaria num espaço 
para o compartilhamento de ideias e experiências. Listas de doações começaram a aparecer. De acordo com 
o que estava sendo doado, as mulheres que necessitavam do item se inscreviam para aquela lista.

Diante dos gastos cada vez mais altos com medicação para a filha, Tatiana se inscreveu na lista da cesta 
básica. Com o agravamento de sua condição de vida, se encontrava cada vez mais vulnerável. Conta que a 
primeira ajuda que veio do projeto e que foi marcante para a sua trajetória veio dois dias antes do dia das mães. 
Ela nos conta de forma bastante enfática, como quem acredita em milagres, que, pela primeira vez, não tinha o 
que dar de almoço para a filha e sabia que o gás iria acabar. Foi com o auxílio do projeto no valor de R$150,00 
que comprou o gás e fez uma pequena compra de alimentos. 

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



132 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

Com uma piora significativa, a filha de Tatiana precisou ser operada. Nesse momento, ela conta que estava 
se sentindo tão exaurida emocionalmente que, assim como Joyce, optou por sair do grupo de Whatsapp do 
projeto. Ela diz que “não estava em condições de administrar essa interação” diante do que se anunciava. 
Assim sendo, diante do agravamento da situação de saúde de sua filha e, consequentemente o aumento dos 
gastos, Tatiana foi direcionada para uma lista onde vinte mulheres de vários estados haviam sido selecionadas 
para receber a ajuda de uma empresa que se comprometeu em pagar um auxílio mensal, durante cinco meses, 
no valor de R$500,00 para cada uma. Tatiana lembra com muito carinho que Thaís manteve contato atencioso 
o tempo todo para apoia-la em meio ao contexto da cirurgia da sua filha. Mais uma vez, reforça que o cuidado 
recebido, para além do auxílio material, tem sido fundamental para que não se desequilibre e nem se sinta 
enfraquecida diante dos problemas que vem enfrentando. Diz que só consegue sentir gratidão por todo o 
socorro e acolhimento que tem recebido.

Tatiana encerra a sua fala dizendo que o trabalho feito por mulheres no projeto é algo “fora do normal” e 
que isso apresentou a ela uma nova percepção da vida. Conta que é de “partir o coração” as mensagens que 
são compartilhadas no grupo, “são muitos relatos de solidão, de violência”. “São mulheres que os ex, pais dos 
filhos, vão até elas, espancam, machucam os filhos e depois vão embora”. São casos relatados de violência 
gratuita e rotineira. “São coisas terríveis. Mulheres sendo despejadas com seus filhos por não terem condições 
de pagar o aluguel. Muitas trabalhavam em casas de família, como faxineiras, e com a pandemia ficaram sem 
nenhum trabalho”.

Tatiana cita Thaís, a responsável pelos contatos com as assistidas, e diz que enxerga nela “um exemplo de 
ser humano e de doação”. Afirma, “acredito na conjunção da doação material e espiritual e isso a Thaís e as 
demais administradoras do projeto oferecem de sobra”. “Além do material, a cesta básica, o dinheiro pro gás, 
a ajuda financeira de modo geral, elas oferecem o apoio, a preocupação”. “Não é só ir lá e jogar o valor em 
dinheiro, tem proximidade, tem afeto, tem cuidado e isso é de suma importância para qualquer ser humano”. 
Tatiana confessa que seu desejo é poder “encontrar a Thaís e dar um abraço bem forte nela”, pois “preciso 
dizer o quanto ela tem sido importante nesse momento que estou passando com Ana”. Finaliza dizendo que 
“a coragem dessa mulher é fora do normal”.

Dayane, assim como Joyce e Tatiana, é uma mulher assistida pelo projeto segura a acur-va das mães. Conta 
que se cadastrou através de um link encaminhado pela irmã e quando o fez, assim como Tatiana, não fazia 
ideia do objetivo daquele questionário que mapeava mães. Explica que foi tudo muito rápido. Logo após se 
cadastrar, foi contactada pelo projeto e convidada a fazer parte de um grupo de Whatsapp que estava sendo 
organizado. Dayane explicou que ficou “muito apreensiva com o primeiro contato feito pelo projeto”, pois 
“não tenho o costume de participar de grupos” e também porque “ainda não compreendia exatamente que 
trabalho seria aquele”. Afirma que acabou aceitando a participação porque “a mulher que fez o contato e o 
convite, foi de grande simpatia desde o início e teve muito tato para conversar sobre as intenções”.

Dayane recebeu links de páginas do projeto nas redes sociais e foi sondar para tentar compreender do que 
se tratava. Foi assim que percebeu o grupo como uma rede de apoio para mulheres que são mães. De início, 
diz ela, “pensei que seria um espaço para compartilhamentos, trocas de apoio e oferta de auxílio psicológico e 
jurídico para as mulheres que lá estavam”. “Não tinha passado pela minha cabeça que seria algo que pudesse 
envolver dinheiro, ajuda financeira”.

Ao entrar no grupo do whatsapp, teve as informações sobre o projeto acessadas de for-ma integral e 

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.



133

detalhada. Foi explicado que “ali estava um grupo de profissionais de psicologia e da área jurídica à disposição 
para auxiliar as mulheres e que também haveria uma ajuda em dinheiro”, um suporte financeiro emergencial. 
Para Dayane, a primeira cota de ajuda financeira no valor de R$150,00 chegou logo na segunda semana que 
havia entrado para o grupo. A rapi-dez e facilidade com que teve acesso ao auxílio financeiro foi algo que a 
surpreendeu absoluta-mente. O suporte psicológico também foi conseguido sem grande dificuldade. Para a 
simpatia de Dayane, em pouco tempo, as mulheres que ali estavam começaram a desenvolver uma “interação 
bastante positiva” o que desencadeou ações mútuas de apoio e zelo entre elas. 

“A gente acaba sempre uma ajudando a outra”, relata Dayane sobre a importância de estar num grupo com 
outras mulheres que compartilham vivências próximas às suas. Nesse contexto de grupo, “quando surge uma 
dúvida, sempre tem quem venha responder, acolher, consolar”. Muitas vezes, diz ela, “as conversas passam do 
grupo para o contato privado e assim as amizades vão sendo construídas”.

Dayane fala mais de uma vez da importância da experiência de compartilhamentos com as demais mulheres e diz 
que isso tem sido muito positivo, “bacana demais”, embora nos diga que “pouco consigo estar no grupo”, visto que 
“tenho muitas crianças para dar conta em casa” [referindo-se aos quatro filhos pequenos que moram com ela], mas, 
“sempre que há a possibili-dade, faço questão de estar presente, de estar ajudando de alguma forma”.

Sobre as mulheres que tocam o projeto, Dayane as descreve como “maravilhosas”. Fica sem muitas palavras 
para descrever o quanto tem achado a iniciativa delas de ajudar outras mulheres algo sem igual, que ela nunca 
tinha experenciado na vida. Diz que “o sentimento de gratidão é imenso” e na tentativa de retribuir, oferece 
seu reconhecimento em pequenas atitudes, então, diz que “sempre que há lives sobre o projeto, faço questão 
de acompanhar, de divulgar, de falar sobre a iniciativa”, “é a maneira que eu tenho de agradecer”. Lembra que 
o momento em que a primeira ajuda chegou em sua casa, foi de grande necessidade e que fez toda a diferença 
para a vida da família. Dayane encerra a sua breve fala dizendo que a ação é como uma “ajuda dos céus”, “além 
do dinheiro e da cesta básica, da psicóloga e tal, tem até ajuda pedagógica para as nossas crianças”. 

Considerações finais

Ao chegarmos ao final deste trabalho, desenvolvido de forma bastante sucinta e com a colaboração que foi 
indispensável de Joyce, Tatiana e Dayane, ao compartilharem conosco um pouco de suas vivências, chegamos 
a um lugar de inquietações múltiplas. Partindo dos dados levantados através de pesquisas aplicadas à sociedade 
brasileira, logo constatamos um recorte de classe que se mostra desenhado a partir de categorias como raça 
e gênero. Tal fato direcio-nou nossas reflexões para a confirmação daquilo que os estudos decoloniais - e os 
feminismos a partir deles constituídos - nos dizem sobre a inseparabilidade dos diversos complexos que se 
interligam de forma a violentar e oprimir a todos os indivíduos.

Mulheres sozinhas, criam seus filhos. Isso é parte da realidade social brasileira. Segundo pesquisa realizada 
no ano de 2017, pelo Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA), o número de famílias nas quais a 
responsabilidade de chefia se dá pelas mulheres teve um aumento significativo entre os anos de 1995 e 2015. 
Onde tínhamos, em 1995, 23% de lares chefiados por mulheres, em 2015 alcançamos a marca dos 40%. 
Destes lares, 34% são chefiados por mulheres mesmo que o arranjo familiar conte com a presença do cônjuge. 
O IPEA tomou como base para a pesquisa, dados da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios (PNAD).

Ainda com base na pesquisa retrato da desigualdade de gênero e raça do ano de 2017, a renda das mulheres 

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



134 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

negras segue significativamente inferior à renda de homens brancos, mulheres brancas e homens negros, 
respectivamente, o que nos permite compreender que os lares chefiados por mulheres negras são aqueles 
em maior situação de vulnerabilidade. Tal percepção se confirma com base em dados do IBGE, apresentados 
no ano de 2019 na “síntese de indicadores sociais”, que traz uma análise das condições de vida da população 
brasileira. Nesta pesquisa é apontando que 63% dos lares chefiados por mulheres negras se encontram abaixo 
da linha da pobreza 

Os dados apresentados nos mostram fatores que sutilmente vão empurrando determinado grupo social 
para o fosso mais fundo das desigualdades. Os dados acima apresentados somam-se a indicadores de muitas 
outras pesquisas que mostram as mulheres negras como o grupo mais precarizado de nossa sociedade. São 
elas que ocupam os subempregos, que estão em maior parte nas atividades informais ou terceirizadas, sem 
base em proteção trabalhista e que, consequentemente, oferecem os mais baixos rendimentos. Somam o 
maior percentual nas taxas de desempregados do país.  São a maioria das mulheres chefes de família. E, 
ainda, infelizmente, segundo o IBGE, são aquelas que mais sofrem violência doméstica com maior chance de 
feminicídio. Em se tratando do lugar social da maternidade, as mulheres negras são aquelas que estão sempre 
a visitar seus filhos encarcerados, visto que os negros são 65% dos encarcerados no país. Quando não, são 
as mulheres negras, aquelas que vivem a chorar a perda de seus filhos, companheiros, irmãos, já que o “atlas 
da violência12”, publicado no ano de 2019, apontou que 75% das vítimas de homicídios no Brasil é de negros.

Sobre análises que consideram as interconexões entre as múltiplas formas de opressão, Grada Kilomba 
(2019) nos alerta para uma questão bastante importante de ser pensada, ao apontar para a diferença que há 
entre interseccionalidade e sobreposição de opressões. A teórica argumenta que adotar uma metodologia de 
análise que seja interseccional não é considerar o acúmulo de formas várias de violência, mas sim, compreender 
que todo esse processo de entrelaçamento entre elas acaba por dar origem a formas bastante peculiares de se 
manifestarem. A exemplo, a autora afirma que, no caso das mulheres negras e racializadas, o entrelaçamento 
das opressões raciais e sexistas faz com que elas experienciem um espécie de “racismo genderizado” que se 
estruturam a partir de “percepções racistas de papeis de gênero” que somente mulheres negras e racializadas 
podem vivenciar. (Kilomba, 2019: 98-99)

A percepção teórica tecida por Grada Kilomba se soma às apresentadas por bell hooks, María Lugones 
e Françoise Vergès, como aquelas que pensam feminismos que compartilham de visões interseccionais que 
juntas constroem feminismos decoloniais. Para tais teóricas, um feminismo que se queira afirmar decolonial 
deve considerar as práticas de vida, luta e resistên-cia cotidianas de mulheres negras e racializadas e de 
mulheres brancas trabalhadoras que com-põem as classes mais palperizadas das sociedades capitalistas 
neoliberais. Se colocando desta maneira, as autoras mostram o quanto é indispensável que as concepções 
essencialistas de “fe-minismo” e “mulher”, apresentadas por feminismos hegemônicos, sejam destruídas. Tal 
como, também nos apontam a importância de pensarmos o gênero, como uma categoria colonial que é. Além 
disso, é imprescindível uma perspectiva histórica de raça. Esses são os pontos de partida para que possamos 
compreender que somos sujeitos constituídos sob um projeto moderno colonial que estabeleceu a classificação 
dos indivíduos entre humanos e não-humanos, organizando assim, as relações de poder e hierarquias sociais.

Nos diálogos aqui apresentados partimos da referida concepção de gênero que nos foi imposta e, assim, 

12.  Portal desenvolvido pelo Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada em parceria com o Fórum Brasileiro de Segurança Pública, onde o internauta 
pode acessar facilmente os dados constituídos através de evidências empíricas provenientes do Ministério da Saúde e das polícias brasileiras. Para 
acessar: https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.



135

cremos que delineou os papeis sociais pertinentes a cada grupo de indivíduos em nossa sociedade, buscamos 
chamar a atenção para as violências, muitas delas sutis, vivenci-adas cotidianamente por mulheres que são 
mães e exercem este papel de maneira muito solitá-ria, o que acaba conformando e agravando a intensidade 
das opressões a elas destinadas. Com base nisso, conectamos a proposta à uma pesquisa de doutoramento 
que objetiva a construção de um novo conceito, - a saber, maternidades profanas - que questione a ideia 
historicamente construída de supervalorização da “maternidade” e da figura da mãe, colocando-as em uma 
suposta posição de sacralidade no sentido de desenhá-la como missão destinada às mulheres. A referida 
pesquisa tem por objetivo, a partir de uma perspectiva decolonial, desconstruir tais idealizações tomando 
determinadas maternidades como aquelas que, longe de serem valorizadas, são profanadas cotidianamente.

Para o desenvolvimento de nossas análises, passamos por uma breve explanação do que seriam as 
concepções aqui adotadas com relação a gênero, família e maternidade. Assim, apre-sentamos o feminismo 
decolonial como filtro a ser aplicado à leitura daquilo que nos foi trazido através dos relatos de três mulheres 
periféricas sobre suas experiências em pleno exercício de uma maternidade solo, num contexto de pandemia 
que levou ao evidenciamento das muitas vulnerabilidades as quais a maior parte das mulheres brasileiras estão 
submetidas sob um violento processo que as invizibiliza. 

As narrativas apresentadas nos convocaram a pensar, entre muitas coisas, as responsabi-lidades imputadas 
socialmente às mulheres acerca do cuidado com o outro. E aqui, chegamos num ponto importantíssimo a ser 
considerado sempre que nos disponibilizarmos a pensar mu-lheres e maternidades, a falsa, porém não inocente, 
premissa do cuidado como trabalho não produtivo. A insistência que há do sistema capitalista, constituído com 
base num projeto mo-derno colonial, em tornar invisível o trabalho do cuidado de forma ampla - cuidado com 
outros indivíduos e, ainda, tarefas de cuidados com a limpeza e higienização de espaços - tanto no lar quanto 
fora dele tem no complexo gênero-raça-classe suas bases muito bem definidas. No Brasil especificamente, o 
contexto aponta para um processo evidente de feminização da pobreza, tal qual, como para a racialização do 
mesmo. Desta forma, corroborando com as análises de Vergès em “um feminismo decolonial”, são as mulheres 
negras e racializadas que ocupam esse lugar, formando assim, uma espécie de matriarcado da pobreza. 

Por fim, não podemos deixar de dizer que, ao passo que as histórias aqui apresentadas eram vividas, Mirtes, 
mulher preta e periférica do nordeste brasileiro, perdia o seu filho Mi-guel13 de cinco anos para a estrutura 
racista que fundamenta a sociedade brasileira que insiste em não abrir mão da sua mentalidade escravocrata. 
Mirtes é mais uma dentre tantas mulheres pretas que choram diariamente a perda dos seus. Esse choro, esse 
lamento, vem desde aquelas que tiveram suas maternidades transformadas em mera atividade de produção de 
mão-de-obra. Seu choro vem desde aquelas que viram seu leite, produzido pelos seus corpos já tão violentados, 
sendo tirado de seus filhos para alimentar os filhos que não eram seus, lhes privando de qualquer possibilidade 
de nutrição alimentar e afetiva, lhes privando do aconchego no peito. O lamento de Mirtes vem desde aquelas 
que foram brutalmente separadas de seus filhos, que foram vendidos como mercadoria, sem que lhes restasse 
nenhuma chance de constituição de laços familiares. O choro de Mirtes ecoa o lamento de todos os ventres 
de mulheres pretas e racializadas que foram, e ainda são, cotidianamente, desumanizadas pela lógica moderno 
colonial que fundamenta a nossa sociedade. Mirtes, assim como os demais úteros pretos e racializados de 
nossa sociedade fizeram ou farão, compartilha de nossas ancestrais toda a dor de quem teve sua maternidade 
violentamente profanada.
13. https://g1.globo.com/pe/pernambuco/noticia/2020/06/05/caso-miguel-como-foi-a-morte-do-menino-que-caiu-do-9o-andar-de-predio-no-
recife.ghtml

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz (2020). Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades 
que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo. Revista Estudios Culturales, 13 (26), pp. 115-136.

Bezerra, Priscilla y Fernandes-de-Oliveira, Luiz 



136 Revista Estudios Culturales, 13 (26), julio-diciembre 2020. ISSN: 2665-0177 Print ISSN: 1856-8769

Referências  

Bassanezi, Carla (2017). História das Mulheres no Brasil. 10. ed., 4ª reimpressão. Contexto. SP. 
Biroli, Flávia (2018). Gênero e desigualdades: os limites da democracia no Brasil. 1ª Ed. Boi tempo, SP.
Grosfoguel, Ramón (2008). Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-coloniais: 

transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Revista Crítica de Ciências Sociais, n.80, 
p. 115-147.

Hooks, Bell. (2019). Teoria feminista: da margem ao centro. Perspectiva. SP.
Hooks, Bell. (2019). O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. 8ª ed. Rosa dos Tempos. RJ, 2019.
Kilomba, Grada (2019). Memórias da plantação. Episódios de racismo cotidiano. Tradução: Jess Oliveira. 1ª ed. 

Cobogó. RJ.
Lugones, Maria (2019). Rumo a um feminismo decolonial. In: Holanda, Heloisa Buarque de (Org.). Pensamento 

feminista: conceitos fundamentais. Bazar do Tempo. RJ.
Machado, Maria Helena P. T (2018). Mulher, corpo e maternidade. In: SCHWARCZ, Lilia Moritz; gomes, Flávio 

dos Santos (Orgs.). Dicionário da escravidão e liberdade: 50 textos  críticos. 1ª ed. Companhia das Letras. SP.
Roudinesco, Elisabeth (2003). A Família em desordem. Tradução: André Telles. Rio de Janei-ro: Jorge Zahar.
Venâncio, Renato Pinto. Maternidade Negada (2017). In: PRIORI, Mary Del (org.) e PINSKY, Carla Bassanezi. 

História das Mulheres no Brasil. 10. ed., 4ª reimpressão. Contexto. SP. 
Vergès, Françoise (2020). Um feminismo decolonial. Ubu Editora. SP.

Maternidades profanadas em tempos de pandemia. Coletividades que acolhem como prática decolonial de apoio mútuo.


