
Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024.  ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

13

Género y arte. Destejiendo relatos y tejiendo horizontes posibles
Gender and art. Unweaving stories and weaving possible horizons

María Cristina González1  ID   
Universidad de Carabobo, Valencia, Venezuela

mgonzalez64@uc.edu.ve

Yamile Delgado de Smith2  ID   
Universidad de Carabobo, Valencia, Venezuela

ysdelgado@uc.edu.ve

Recibido: 11/4/2024              Aceptado: 4/6/2024

RESUMEN

El ensayo que se presenta es una valiosísima 
oportunidad para destejer relatos y tejer horizontes 
posibles en torno a una historia de exclusiones y 
mascaradas que han vivido las mujeres en su afán 
por ser reconocidas en espacios dominados por el 
poder patriarcal: el mundo del arte, de la creación, 
de la creatividad y del ejercicio de los derechos. 
El propósito del ensayo se proyecta desde tres 
grandes miradas que conforman el corpus tras un 
profuso arqueo heurístico de fuentes. En primer 
lugar, se examina la relación dominación-sumisión; 
en segundo lugar, la apropiación patriarcal del 
mundo; y, finalmente, la relación entre género y 
arte. El recorrido ontoepistémico cierra dibujando 
los horizontes posibles. Se destaca la importancia 
de profundizar en la investigación desde una 
crítica feminista, donde la mirada género sensitiva 
tiene que convertirse en un eje transversal del 
análisis para lograr una auténtica equidad de 
género.

Palabras clave: género, arte, patriarcado, 
exclusión

1  Master Of Arts (Universidad de Londres), Doctorado en Ciencias Sociales (UCV), Posdoctorado en Investigación transcompleja con 
perspectiva de género y Posdoctorado en Investigación emergente. Docente investigadora de Facultad de Ciencias de la Salud Sede 
Aragua (UC). Línea de investigación: género-salud-desarrollo humano, migración.
2    Licenciatura en Relaciones Industriales, Doctorado en Estudios del Trabajo, Posdoctorado en Investigación Transcompleja. y Posdoctorado 
en Investigación. Docente investigadora de la Facultad de Ciencias Económicas y Sociales (Escuela Relaciones Industriales-UC). Línea de 
investigación: género y actores laborales, migración, gerencia, liderazgo.

ABSTRACT

The essay presented here is an invaluable 
opportunity to unweave stories and weave 
possible horizons around a history of exclusions 
and masquerades experienced by women, who 
insist on being recognized in spaces dominated 
by patriarchal power: the art world, the world of 
creation and the world of exercise of women’s 
rights. The purpose of the essay is projected from 
three broad views that make up the corpus, after 
a profuse heuristic archaeology of sources. First, 
the domination-submission relationship. Second, 
the patriarchal appropriation of the world. And, 
third, gender and art. Finally, we close this onto 
epistemic journey by drawing possible horizons. The 
importance of deepening research from a situated 
feminist critique where the sensitive gender gaze 
has to become a transversal axis of analysis is 
highlighted.

Keywords: gender, art, patriarchy, exclusion

González, María Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos 
 y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.

ENSAYO

https://orcid.org/ 0000-0002-8665-7745
https://orcid.org/0000-0001-6297-4554


Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

14

La mentalidad patriarcal ha forjado todo un conjunto de juicios sobre la mujer, 
que cumplen este mismo propósito. Y tales creencias se hallan tan arraigadas 

en nuestra conciencia que condicionan nuestra forma de pensar hasta un 
punto tal que muy pocas estamos dispuestas a reconocerlo.

Kate Millet
En contexto	

Desarrollar y profundizar en conceptos fundamentales relacionados con el género y el 
arte abre una valiosa posibilidad para cuestionar y desmantelar las narrativas hegemónicas 
predominantes. Esta tarea implica reconfigurar alternativas futuras que partan de una historia 
marcada por exclusiones y representaciones disfrazadas, vividas por mujeres que han luchado 
incansablemente por obtener reconocimiento en ámbitos tradicionalmente controlados por 
estructuras patriarcales, como el arte, la creación, la creatividad y el ejercicio pleno de sus 
derechos.

La relación de dominación y sumisión aparece por primera vez en la historia con el hombre, 
quien se apropia de los medios y modos de producción tanto del cuerpo como de la vida de 
la mujer; en otras palabras, se trata de la apropiación patriarcal del mundo. Esta perspectiva 
androcéntrica concibe al hombre como el modelo universal  de lo humano por excelencia, 
considerándolo la norma genérica. En este contexto, lo femenino queda definido como lo no 
humano, lo negativo y lo inferior. Como ya veremos, esta visión ha predominado en el pensamiento 
filosófico occidental hasta nuestros días (María González, 2008).

Podemos definir el patriarcado como la institucionalización de la supremacía masculina. 
Etimológicamente, el término significa “gobierno de los padres”. Desde la década de 1960, 
este concepto ha sido ampliamente explorado por el feminismo, que lo utiliza para señalar la 
hegemonía masculina en las sociedades tanto antiguas como modernas. Así, al criticar la cultura 
patriarcal, el feminismo se manifiesta no solo como una crítica epistemológica, sino también 
como una crítica ética (Celia Amorós, 1991).

Esta ideología sexista ha sido elaborada y consolidada en función de una organización 
social que discrimina sistemáticamente a las mujeres. Dado que las mujeres constituyen más de 
la mitad de la población mundial, es crucial develar las consecuencias éticas que se derivan de 
esta ideología patriarcal, con el fin de desafiar la pretendida totalización y universalidad de sus 
postulados (Alda Facio y Lorena Fries, 2005). En este marco, la legitimación de un discurso que 
aspira posicionarse como la voz de la autoconciencia de la especie debe ser cuestionada.

Es oportuno aclarar que esta semiosis social tiene manifestaciones muy significativas en 
los relatos bíblicos, donde la mujer fue creada a partir del hombre, posicionándola como un 
añadido y no como una entidad originaria. Estas representaciones simbólicas han servido para 
conformar un sistema sociopolítico, jurídico, económico, educativo y cultural en el que la mujer 
es heterodesignada y definida como “lo otro”.

En los relatos mitológicos es posible rastrear los orígenes  de la misoginia. En las culturas 
clásicas, uno de los pensadores más influyentes, Aristóteles, estableció una oposición entre 
hombres y mujeres, vinculando a los primeros con la forma y la actividad, y a las mujeres con la 
materia, la ausencia de lógica y la pasividad. Para él, las mujeres son por naturaleza más débiles y 
frías, lo que lleva a evaluar su naturaleza como un defecto innato. El poder (dynamis) se asocia a 
lo masculino, mientras que la carencia (adynamis) se atribuye a lo femenino. En esta misma línea 
gnoseológica, Platón atribuía a las mujeres la función doméstica, al considerar que la generación 
de la especie era competencia exclusiva de los hombres (María González, 2008).

González, María Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos 
 y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024.  ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

15

Esta perspectiva misógina que caracteriza a las culturas clásicas continúa y se consolida en 
Roma, donde las mujeres fueron catalogadas como incapaces e imperfectas, siendo socialmente 
equiparadas con esclavos y animales. Su única función era contener el semen destinado a la 
procreación. En Grecia, por ejemplo, se atribuyó al hombre la esencia de la razón (infirmitas 
sexus), por ser portador del semen, donde creían que residía el kratein, es decir, el poder. En 
contraste, la mujer era vista como inferior, representada como lo defectivo (imbecilitas mentis) 
(María González, 2008).

Figuras de la medicina antigua como Hipócrates afirmaban que la mujer era naturalmente 
propensa a trastornos mentales, mientras que Galeno –otro destacado médico de la época– la 
describía como un varón deformado, imperfecto y frío por naturaleza. Estos discursos médicos 
contribuyeron a consolidar la imagen de la mujer como un ser biológicamente inferior y deficiente.

Durante la época de la  Roma imperial, las representaciones simbólicas reforzaron esta 
visión androcéntrica:  lo femenino se asoció con Venus, diosa de la fertilidad y los jardines, 
mientras que lo masculino se vinculó a Marte, dios de la guerra: vigoroso, fuerte e invencible. 
Estos símbolos reflejaban y legitimaban un orden social en el cual el Código Romano limitaba a 
la mujer prácticamente a la función biológica de procreación, restringiendo su rol social y legal a 
ese ámbito (Georges Duby y Michelle Perrot, 1993).

Esta concepción androcéntrica se profundizó y transformó a lo largo de la Edad Media, 
periodo en el cual la mujer fue conceptualizada como el “mundo, demonio y carne”, subordinada 
a la gracia divina para su salvación. En este sentido, Eva –figura arquetípica que permeó la cultura 
religiosa y social– se convirtió en el primer modelo femenino que personificaba la tentación, la 
seducción y el mal.

No obstante, dentro de este contexto opresivo, emergieron figuras como Hildegarda de 
Bingen, monja benedictina pionera en la música, la literatura y la pintura, quien fue totalmente 
silenciada, al igual que otras destacadas mujeres en el ámbito del arte. Hildegarda no solo es 
reconocida por sus contribuciones artísticas, sino también por sus innovaciones en la medicina y 
su enfoque holístico de la salud. A pesar de vivir en una época que relegaba a las mujeres a un 
papel secundario, logró establecerse como una figura influyente en la cultura europea, a través 
de su obra mística y filosófica. Su legado evidencia la capacidad de las mujeres para contribuir 
significativamente a la sociedad, a pesar de las restricciones impuestas por un entorno patriarcal. 
La omisión de sus logros en los relatos históricos refleja cómo la cultura de su tiempo desestimaba 
el talento y la creatividad de las mujeres, un patrón que persiste en muchas narrativas históricas 
hasta el día de hoy.

El Renacimiento abre nuevas posibilidades para las mujeres en términos culturales e 
intelectuales, a pesar de que la misoginia persistió. Durante este período, el tema de la supuesta 
inferioridad de las mujeres es ampliamente rebatido por pensadoras como Christine de Pisan y 
Poulain de la Barre, quienes sientan las bases para la defensa de la igualdad y el derecho a la 
educación. Pisan, con su obra La Ciudad de las Damas, defiende el potencial y la inteligencia de 
las mujeres, mientras que Poulain de la Barre, en su tratado La Mujer y la Educación, argumenta 
que las mujeres son iguales a los hombres y que su educación debe ser promovida. Sin embargo, 
la misoginia de la Ilustración determinó que las mujeres no tenían derechos ni libertades plenas. 
Eran calificadas como la clase ociosa, las improductivas, en un escenario donde la producción y 
el trabajo se valoraban por encima del hogar y las labores domésticas. 

A pesar de la creencia en la perfectibilidad de la especie humana, en los progresos de 
la razón y en los ideales de igualdad por los que lucharon, los filósofos ilustrados concebían a 

González, María Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos 
 y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

16

la mujer como una entidad esencialmente diferente e inferior. Limitadas por su fisiología, eran 
conceptuadas inmutables en su esencia; su razón, funciones y naturaleza se percibían como 
estáticas y sin evolución. Por ello, las expectativas sociales hacia ellas permanecían fijas, 
consignándoles deberes inalterables a lo largo del tiempo.

La teoría política liberal, derivada de la Ilustración, institucionalizó la dicotomía entre lo 
“público” y lo “privado”. Esta separación se tradujo en la exclusión sistemática de las mujeres del 
espacio público, confinándolas al ámbito doméstico. Pese a que esta división ha evolucionado 
desde la tradición iluminista hasta el liberalismo moderno, persiste en la manera en que se 
conceptualiza el rol femenino en la sociedad. Esto subraya la imperiosa necesidad de seguir 
cuestionando y desafiando estas estructuras históricas que limitan la igualdad y la libertad de las 
mujeres.

Rousseau –quien podría considerarse el pensador más antiilustrado por su evidente 
misoginia– lo expresa de manera clara en su obra Emilio o de la Educación. En ella, prescribe 
que Sofía debe vivir su subordinación como una condición natural e inherente a su feminidad. 
Rousseau sostiene firmemente que, así como la especie humana se divide en dos sexos, la 
sociedad debe segmentarse en dos espacios: uno público, reservado para los hombres, y otro 
privado y doméstico, destinado a las mujeres. Aunque, es importante señalar que, sin la Sofía 
doméstica y servil, no podría existir el Emilio libre y autónomo (Jean Jacques Rousseau, 1985).

Por otro lado, Sir Francis Bacon, en el siglo XVII, sentó las bases patriarcales de la ciencia 
moderna al reafirmar la superioridad del sexo masculino y, por ende, de toda la producción 
científica. Esta producción se organizó en función de una relación sujeto-objeto en la que el 
hombre funge como sujeto que conoce y la naturaleza y la mujer como objetos de conocimiento. 
Esta mirada dicotómica permeó todos los espacios de la modernidad, validando, entre otros 
aspectos, la división social y sexual del trabajo, y perpetuando las inequidades de género. Se 
trata de un discurso que invade la vida social con el propósito de reproducir una representación 
simbólica en la que la mujer debe seguir siendo construida desde una visión eminentemente 
esencialista (María González, 2008).

El análisis de pensadores modernos revela cómo estas exclusiones se consolidaron 
filosóficamente.  Iniciamos con Friedrich Hegel, quien asocia a la mujer con la inmediatez, 
argumentando que no puede acceder al estatus de individualidad, ya que este requiere un 
desarrollo especial de la autoconciencia y, por supuesto, un distanciamiento de la inmediatez. 
Según su perspectiva, la mujer carece de la capacidad de alcanzar la autoconciencia de 
lo universal; es decir, no puede ser en sí, sino que es un ser inmerso en la inmediatez de la no 
conciencia, en la vida orgánica, y que responde únicamente a deseos primarios como la 
subsistencia y el placer.

Arthur Schopenhauer, cuyas ideas reflejan un profundo rechazo hacia las mujeres, las define 
únicamente como depositarias de los derechos de la especie, incapaces de plantear problemas 
de conciencia, trascender o abstraer; marchan, por tanto, como un bloque homogéneo, una 
sola mujer, hacia los hombres. Su única fortaleza radica en la astucia para ocultar su debilidad.

El filósofo danés Søren Kierkegaard, por su parte, al abordar el tema de la mujer, la asume 
como fuera de la existencia plena. Hablar de existencia implica enfrentar la problemática de 
asumir riesgos y elegir libremente, algo que, según Kierkegaard, la mujer no puede hacer. La 
tipifica esencialmente como idéntica a sí misma, una “gracia” ajena a la esfera existencial (María 
González, 2008).

González, María Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos 
 y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024.  ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

17

Immanuel Kant, en su obra Crítica del juicio (publicada en 1790), escribió sobre lo bello y lo 
sublime. Su ensayo hace interesantes precisiones sobre la ética y estética del “bello sexo”. En el 
subjetivismo kantiano, el objeto carece de función representativa; lo que valida son las apariencias 
y las emociones que despiertan. Bajo un sesgo evidente de hostilidad hacia lo femenino, Kant 
distingue lo sublime –asociado a lo salvaje (masculino)– de lo bello –vinculado a lo ornamental y 
la vanidad (femenino). Lo sublime está relacionado con la grandeza, mientras que lo bello con 
lo pequeño, suave y maleable. La experiencia de lo sublime conmueve, mientras que lo bello 
atrae. Este aire de sublimidad que caracteriza a los hombres hace que en sus ojos brille la bondad 
y en su mirada se exprese la conciencia de su fuerza. Sin lugar a dudas, la influencia kantiana ha 
contribuido a sedimentar estereotipos que siguen vigentes, donde la mujer permanece asociada 
a lo frívolo, lo apariencial y la vanidad, en contraposición a lo sobrio y fuerte del mundo masculino.

Jean-Paul Sartre tampoco escapó a esta lógica al establecer una clara diferenciación entre 
el ser para sí y el ser en sí. El ser en sí se presenta como compacto, idéntico a sí mismo, inerte, mera 
contingencia, lo fáctico, lo dado, que en este caso se asocia a la mujer. En contraste, el ser para 
sí corresponde al proyecto humano, que implica trascendencia, libertad y el cuestionamiento de 
uno mismo, además del manejo del logos, siguiendo la línea de pensamiento de Freud. Según 
Sartre, la mujer es incapaz de formar conceptos, prever el futuro o reflexionar sobre el pasado; 
calificándola como “lo fallido”. Por su parte, Jacques Lacan afirma que la mujer no existe en 
términos simbólicos, ya que carece de pene, el significante fálico; de este modo, es definida 
como lo otro, la ausencia y la carencia (María González, 2008).

Estas visiones expresan cómo las tradicionales dicotomías –naturaleza/cultura, sujeto/
objeto, lo mismo/lo otro, inmanencia/trascendencia– persisten  en el pensamiento filosófico 
moderno. Tales discursos falocráticos se han incrustado en el tejido social, configurando un pacto 
interclasista entre los hombres que establece a los varones como género universal y dominante, 
los portadores legítimos del logos y, por ende, los protagonistas exclusivos de la vida social y 
cultural.

La metáfora que subyace en el pensamiento patriarcal postula que la cultura –asociada a lo 
masculino– debe dominar y domesticar la naturaleza –asociada a lo femenino–, poniéndola a su 
servicio. Este paradigma ha tenido profundas implicaciones éticas en la construcción ideológica 
del rol de la mujer, reforzando la idea determinista de que la biología condiciona el destino.

Es fundamental mencionar a Simone de Beauvoir, quien en 1949 publicó El Segundo Sexo, un 
texto emblemático que ha influido profundamente en el feminismo contemporáneo. Beauvoir 
establece con claridad que no se nace mujer, sino que se llega a serlo, negando la existencia 
de un destino biológico, psíquico o económico que defina  la condición femenina (Simone de 
Beauvoir, 2007).

Un elemento central en este proceso de dominación ha sido la invisibilización de las 
inequidades de género. La noción de universalidad, que se ha utilizado para sustentar el 
androcentrismo en todos los niveles, ha contribuido a naturalizar las relaciones desiguales en 
todos los aspectos de la vida relacional y societal. Gracias al patriarcado y a la naturalización de 
las diferencias, se han perpetuado inequidades de género que, a su vez, han sido invisibilizadas y 
legitimadas (Yamile Delgado de Smith y María González, 2022).

Esta invisibilización y legitimación de las inequidades no solo perpetúan la discriminación 
social, sino que también permiten que las formas de poder se expresen a través de mecanismos 
que a menudo permanecen ocultos, como la violencia simbólica e ideológica. Como resultado, 

González, María Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos 
 y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

18

poder y violencia se conjugan como una relación sinérgica que se manifiesta en múltiples formas. 
La violencia, entendida tanto como coacción física como coerción ideológica, tiende a ocultarse 
tras discursos ideológicos que disfrazan su uso, de manera tal que queda naturalizada y es 
aceptada voluntariamente por quienes la padecen, en este caso, las mujeres (Gloria Comesaña, 
2004).

Los diversos feminismos, en tanto posturas críticas frente a la razón instrumental, han enfocado 
sus esfuerzos en visibilizar, denunciar y desmontar las marcas ideológicas construidas en torno a las 
mujeres y su impacto en el mundo del arte. Los movimientos feministas que comenzaron a gestarse 
en las décadas de 1960 y 1970 muestran las complejas y variadas luchas por el reconocimiento 
femenino, tanto político como filosófico. Este pensamiento crítico no es lineal ni homogéneo; más 
bien, refleja la complejidad y variedad de las luchas feministas. Representa un posicionamiento 
que busca dar cuenta de la opresión y exclusión de las mujeres en todos los espacios de la vida 
social. El feminismo surge del reconocimiento y la denuncia de valores como la libertad y la 
equidad, que se habían vuelto aplicables únicamente a los hombres (María González, 2008).

El feminismo pone en evidencia no solo la ruptura entre las esferas pública y privada, 
sino también la dialéctica que se construye entre ambas. Dentro del feminismo, la sororidad –
la solidaridad entre mujeres– es clave; sin embargo, este fenómeno no es exclusivo del mundo 
contemporáneo. La sororidad ha sido parte de las relaciones entre mujeres a lo largo de la historia. 
Durante gran parte de ese transcurso histórico, ha permanecido oculta, sepultada bajo la pesada 
losa de un imaginario secular que ha enfatizado su contrario: la insolidaridad y la rivalidad entre 
mujeres, vistas como rasgos perennes y naturales de la feminidad (Ángela Atienza, 2023).

A partir de este marco ideológico relacionado con los estereotipos de género, sería 
interesante abrir el debate con algunas interrogantes: ¿qué podemos decir sobre la obra de 
arte producida en una sociedad sexista? ¿Cuál es el lugar de la mujer artista y su obra en una 
sociedad que concibe la creatividad y la genialidad como atributos exclusivamente masculinos? 
¿Cómo influyen estas dinámicas en la circulación, exposición y comercialización de las obras 
realizadas por artistas plásticas mujeres?

Género y arte

Sin lugar a dudas, tras este breve recorrido que permite visibilizar la construcción social de 
las mujeres, podemos inferir el lugar subordinado que han ocupado en el espacio social del arte. 
A lo largo de la historia, la mujer ha sido representada como Venus, Artemisa, María o Magdalena: 
un objeto de deseo, exaltación, amor o rechazo. Eternamente representada y definida según las 
modas, ha sido modelada a lo largo de las épocas como un objeto: musas inspiradoras del genio 
masculino o muñecas que encarnan  la pasividad anoréxica de la industria del modelaje y los 
concursos de belleza.

En cuanto a su presencia en las artes, por mucho tiempo las mujeres se vieron relegadas a 
participar en las denominadas “artes menores” (bordados, lectura de folletines, arte decorativo, 
entre otras) (Jean-Jacques Rousseau, 1985). Lo femenino ha ocupado históricamente un 
lugar especial en el ámbito artístico, especialmente en su condición pasiva, actuando como 
un elemento contemplativo y estimulante para el público masculino, convirtiéndose así en 
espectáculo. Además, ha funcionado como un apéndice dentro de esta historia: era musa, 
modelo, amante, discípula o autora anónima bajo seudónimos masculinos. Ejemplos notables 
son Las señoritas de Avignon, Las Majas, La Monna Lisa, las Venus, las Bailarinas de Degas, las 
omnipresentes compañeras nocturnas de Toulouse-Lautrec o las mujeres tristes y llorosas de 
Picasso.

González, María Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos 
 y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024.  ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

19

No obstante, desde la segunda mitad del siglo XX esta situación ha experimentado un 
cambio profundo. Los movimientos feministas han generado un debate clave para la sociedad 
y la cultura contemporáneas al criticar los fundamentos socioculturales del orden establecido. A 
partir de la incorporación de la inclusión de la categoría de género como herramienta explicativa, 
se ha logrado visibilizar, e incluso denunciar, la histórica  separación y subordinación que han 
caracterizado la vida de las mujeres en el arte, revelando lo que ocurre en el espacio público y 
privado.

El abordaje de la desigualdad de género en el campo artístico no es novedoso. El discurso 
canónico de la historia del arte refleja el modelo de racionalidad misógina que sustentó el 
desarrollo de las ciencias humanas. En su esencia, esta historia produce y reproduce una narrativa 
blanca, masculina, heterosexual y burguesa, centrada en un sujeto masculino que encarna la 
genialidad, dotado de creatividad excepcional y demás características glorificadas. Sin duda, el 
mundo del arte opera como una compleja red de poderes y posiciones en la que predominan 
los valores falocéntricos y misóginos propios de la cultura patriarcal.

Con la incorporación de la categoría de género y mediante diversos encuentros y 
declaraciones, tanto a nivel nacional como internacional, las voces de mujeres militantes de 
diferentes corrientes feministas han logrado abrirse paso en el mundo del arte, obteniendo 
reconocimiento desde una perspectiva situada. El género, entendido como un conjunto de 
relaciones y procesos socioculturales, se concreta a través de representaciones culturales de la 
diferencia sexual (biológica). En otras palabras, es un producto social y no biológico. El feminismo 
nos ha legado un marco ontoepistémico y ontosemiótico valioso, que funciona como plataforma 
para reinterpretar y resignificar el mundo del arte, permitiendo distinguir claramente las diferencias 
ideológicas entre la estética femenina y la estética feminista.

La estética femenina connota un arte que expresa a la mujer como un dato natural (esencial), 
y no como una categoría simbólico-discursiva. En otras palabras, se trata de una estética que 
representa una femineidad universal, posponiendo a la Mujer en singular, en contraposición a las 
mujeres en plural. Este enfoque no cuestiona la desigualdad y exclusión que padecen las mujeres, 
perpetuando la construcción social que asocia la biología con el destino, lo cual sedimenta en 
los imaginarios colectivos la condición de subalternidad.

Por el contrario, la estética feminista, como movimiento político en el ámbito del arte, 
centra sus esfuerzos en recuperar todas las formas expresivas relegadas a la periferia, al olvido, al 
silencio y a la violencia maquillada. Denuncia la supuesta neutralidad del arte y del lenguaje que 
se presenta como equitativo e inclusivo.

El arte feminista se enfrenta a la ideología dominante para denunciar y visibilizar la opresión 
sufrida por las mujeres en el campo creativo. Eli Bartra (2003) destaca el contenido político e 
ideológico del feminismo y pone en el centro de su análisis los aportes de Kate Millet en La Política 
Sexual (1970). Millet expone cómo las relaciones personales y privadas están profundamente 
atravesadas por estructuras patriarcales de poder, contribuyendo así a cuestionar la idea de que 
el arte es una expresión universal y neutra.

Revisar la historia del arte desde una perspectiva feminista significa, según Eli Bartra, estudiar 
y comprender la historia del arte teniendo en cuenta la creación femenina desde una perspectiva 
transcompleja situada. Esta aproximación debe incluir no solo la historia y la historicidad, sino 
también una multiplicidad de aspectos sinérgicos que den cuenta de lo creado y lo vivido, 
así como del reconocimiento de las voces sistemáticamente negadas de miles de mujeres en 

González, María Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos 
 y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

20

el campo artístico, puesto que el arte es un componente fundamental de la cultura, refleja y 
transmite las ideas y valores de la sociedad en la que se produce.

Por todo lo dicho, resulta esencial contextualizar con claridad la situación social específica 
en la cual las mujeres expresan su arte con escaso reconocimiento social y económico. Esta 
situación se encuentra determinada por su condición de subalternidad, que refuerza la percepción 
de inferioridad femenina, junto con la discriminación de clase y el racismo.

En el camino de lo siempre posible

En el contexto latinoamericano, y de manera particular en Venezuela, delinear horizontes 
posibles implica profundizar la investigación desde una crítica feminista situada. La mirada 
de género sensible debe convertirse en el eje transversal de análisis que posibilite fracturar el 
régimen de representaciones ideológicas construidas sobre los poderes creativos de las mujeres. 
La socialización de la información resulta fundamental para articular políticas que den voz a un 
sinfín de mujeres creadoras que aún permanecen excluidas de las políticas culturales.

Es esencial establecer políticas claras para la publicación y circulación de materiales, a fin 
de alcanzar una distribución efectiva no solo dentro del país, sino también en América Latina y 
el resto del mundo. La producción artística de las mujeres no puede seguir siendo considerada 
un tema menor. Indudablemente, las relaciones de poder entre los géneros han influido 
decisivamente en la producción, circulación y consumo de sus obras.

Incorporar la perspectiva feminista en la historia del arte y en las diversas teorías estéticas 
amplía la mirada y contribuye a la construcción de nuevos lenguajes estéticos que reflejen la 
pluridimensionalidad de la vida de las mujeres creadoras. Es importante enfatizar que ni lo femenino 
ni lo feminista son contenidos predeterminados; son, más bien, estrategias de enunciación que 
posibilitan la deconstrucción de valores y significados en torno a la identidad, la diferencia y la 
alteridad.

Focalizarse en el arte feminista como estrategia política desde las propias voces de las 
mujeres es esencial para resignificar de forma continua sus prácticas y el piso ontoepistémico 
que las sustenta. Según Griselda Pollock (2013), una obra de arte es feminista “no solo cuando 
está realizada por una mujer, sino cuando esta problematiza y subvierte las formas en que un 
texto o sistema de significación específico opera dentro de un orden social dado, produciendo 
hegemonía u opresión” (p. 19). Pollock destaca cómo el arte feminista implica un cuestionamiento 
profundo de las estructuras de poder, más allá de la simple autoría femenina.

Es necesario explorar de manera más sistemática el lugar social del arte y las relaciones 
entre arte, feminismo y política, con el propósito de visibilizar los mecanismos de poder y fundar 
sinergias mediante un diálogo de saberes que promueva la equidad. Investigar y sistematizar 
todo lo relacionado con el movimiento artístico femenino desde una perspectiva situada se 
vuelve una tarea imprescindible.

Debe quedar claro que el arte feminista no representa lo “Otro” del arte ni de la política; 
al contrario, funciona como plataforma que conecta arte, política y equidad, contextualizando 
la mirada desde su complejidad histórica y distanciándose de las representaciones ideológicas 
construidas en torno al arte latinoamericano hecho por mujeres. A lo largo de la historia, esta 
producción ha sido etiquetada con términos como arte popular, artesanía, arte primitivo, arte 
turístico, arte del cuarto mundo, arte tradicional, curiosidades, arte decorativo, arte naif o ingenuo, 

González, María Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos 
 y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024.  ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

21

ornamental, arte salvaje, artes aplicadas, arte étnico, arte indígena, arte exótico, arte tribal, 
artesanía rural o arte del pueblo. La asociación persistente de lo exótico y lo mágico con estos 
términos refleja prejuicios profundamente arraigados y una visión mitificada y preconquistada.

Adoptar una perspectiva de género sensitiva implica ir mucho más allá de incorporar unas 
cuantas mujeres en espacios artísticos, solo para justificar una ilusión de equidad, mientras la 
figura patriarcal prevalece en los espacios de toma de decisiones.

Finalmente, lo que nos interesa es la posibilidad de repensar y redimensionar el sistema de 
valores y jerarquías históricamente representados en la historia oficial del arte, donde las mujeres 
han sido las grandes ausentes. Lo que se pretende concretar en este camino de lo siempre posible 
es una deconstrucción radical de los fundamentos teóricos y metodológicos que sustentan el 
espacio creativo, o incluso un cambio absoluto de paradigma. La recuperación histórica, por sí 
sola, resulta insuficiente si no va acompañada de una desarticulación de los narrativas y prácticas 
misóginas propias de la historia del arte. A todas luces, es necesario transitar hacia nuevas estéticas 
feministas situadas que permitan reunir un pluriverso de saberes en el mundo del arte.

Para las mujeres que participan en los espacios artísticos, la historia del arte no es ni neutral 
ni puede entenderse como universal; dicha supuesta universalidad ha sido, en realidad, un disfraz 
que oculta una neutralidad aparente bajo ropajes patriarcales.

Referencias 

Amorós, Celia. (1991). Mujer, participación, cultura política y Estado. Ediciones de la Flor.
Atienza, Ángela (Ed.). (2023). Historia de la sororidad, historias de sororidad. Manifestaciones y 

formas de solidaridad femenina en la Edad Moderna. Manuel Pons.
Bartra, Eli. (2003). Frida Kahlo. Mujer, ideología y arte. Icaria. https://enriquedussel.com/txt/

Textos_200_Obras/Feminismo_filosofico/Frida_Kahlo-Eli_Bartra.pdf.
Beauvoir, Simone de. (2007). El Segundo Sexo. Siglo XXI. 
Comesaña, Gloria. (2004). La ineludible metodología de género.  Revista Venezolana de Ciencias 

Sociales, 8(1). https://www.redalyc.org/pdf/309/30980103.pdf.
Delgado de Smith, Yamile y González, María. (2022). 10 características de la violencia: sus huellas, 

anclajes y superación. Observatorio Laboral Revista Venezolana, 15(30), 14-28.
Duby, Georges y Perrot, Michelle (Eds.). (1993). Historia de las mujeres (M. Galmarini, Trad.). Taurus.
Facio, Alda y Fries, Lorena. (2005). Feminismo, género y patriarcado. Academia. Revista sobre 

enseñanza del Derecho de Buenos Aires, (6), 259-294. 
González, María. (2008). La ética patriarcal o la historia de la sujeción de la mujer. Educación en 

valores, 2(10), 103-116. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3268450.
Kant, Immanuel. (1990). Crítica del juicio  (L. H. B. Aguirre, Trad.). Ediciones Istmo. (Obra original 

publicada en 1790).
Millet, Kate. (1970). La Política Sexual. Aguilar. 
Pollock, Griselda. (2013). Visión y diferencia: feminismo, feminidad e historias del arte (A. Galettini, 

Trad.). Fiordo. 
Rousseau, Jean Jacques. (1985). Emilio o de la Educación. Edaf. 

González, María Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos 
 y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.


	Marcador 18
	_Hlk165364477
	_Hlk210640025
	_Hlk172449805
	_Hlk164593998
	_Hlk137196739
	_Hlk137196841



