Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

Género y arte. Destejiendo relatos y tejiendo horizontes posibles

Gender and art. Unweaving stories and weaving possible horizons

Maria Cristina Gonzélez!
Universidad de Carabobo, Valencia, Venezuela
mgonzalez64@uc.edu.ve

Yamile Delgado de Smith?
Universidad de Carabobo, Valencia, Venezuela
ysdelgado@uc.edu.ve

Recibido: 11/4/2024

RESUMEN

El ensayo que se presenta es una valiosisima
oportunidad para destejer relatos y tejer horizontes
posibles en torno a una historia de exclusiones y
mascaradas que han vivido las mujeres en su afdn
por ser reconocidas en espacios dominados por el
poder patriarcal: el mundo del arte, de la creacién,
de la creatividad y del ejercicio de los derechos.
El propdsito del ensayo se proyecta desde tres
grandes miradas que conforman el corpus tras un
profuso arqueo heuristico de fuentes. En primer
lugar, se examina la relacion dominacion-sumision;
en segundo lugar, la apropiacién patriarcal del
mundo; vy, finalmente, la relacién entre género y
arte. El recorrido ontoepistémico cierra dibujando
los horizontes posibles. Se destaca la importancia
de profundizar en la investigacién desde una
critica feminista, donde la mirada género sensitiva
tiene que convertirse en un eje fransversal del
andlisis para lograr una auténtica equidad de
género.

Palabras clave: género, arte, patriarcado,
exclusiéon

Aceptado: 4/6/2024

ABSTRACT

The essay presented here is an invaluable
opportunity to unweave stories and weave
possible horizons around a history of exclusions
and masquerades experienced by women, who
insist on being recognized in spaces dominated
by patriarchal power: the art world, the world of
creation and the world of exercise of women'’s
rights. The purpose of the essay is projected from
three broad views that make up the corpus, after
a profuse heuristic archaeology of sources. First,
the domination-submission relationship. Second,
the patriarchal appropriation of the world. And,
third, gender and art. Finally, we close this onto
epistemic journey by drawing possible horizons. The
importance of deepening research from a situated
feminist critique where the sensitive gender gaze
has to become a fransversal axis of analysis is
highlighted.

Keywords: gender, art, patriarchy, exclusion

' Master Of Arts (Universidad de Londres), Doctorado en Ciencias Sociales (UCV), Posdoctorado en Investigacion transcompleja con
perspectiva de género y Posdoctorado en Investigacién emergente. Docente investigadora de Facultad de Ciencias de la Salud Sede
Aragua (UC). Linea de investigacién: género-salud-desarrollo humano, migracién.

2 Licenciatura en Relaciones Industriales, Doctorado en Estudios del Trabajo, Posdoctorado en Investigacion Transcompleja. y Posdoctorado
en Investigacion. Docente investigadora de la Facultad de Ciencias Econémicas y Sociales (Escuela Relaciones Industriales-UC). Linea de
investigacién: género y actores laborales, migracién, gerencia, liderazgo.

Gonzdlez, Maria Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos
y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.


https://orcid.org/ 0000-0002-8665-7745
https://orcid.org/0000-0001-6297-4554

Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

La mentalidad patriarcal ha forjado todo un conjunto de juicios sobre la mujer,
que cumplen este mismo propdsito. Y tales creencias se hallan tan arraigadas
en nuestra conciencia que condicionan nuestra forma de pensar hasta un
punto tal que muy pocas estamos dispuestas a reconocerlo.

Kate Millet

En contexto

Desarrollar y profundizar en conceptos fundamentales relacionados con el género vy el
arte abre una valiosa posibilidad para cuestionar y desmantelar las narrativas hegemdnicas
predominantes. Esta tarea implica reconfigurar alternativas futuras que partan de una historia
marcada por exclusiones y representaciones disfrazadas, vividas por mujeres que han luchado
incansablemente por obtener reconocimiento en dmbitos tradicionalmente controlados por
estructuras patriarcales, como el arte, la creacién, la creatividad y el ejercicio pleno de sus
derechos.

La relacién de dominacidn y sumisidn aparece por primera vez en la historia con el hombre,
quien se apropia de los medios y modos de produccidn tanto del cuerpo como de la vida de
la mujer; en otras palabras, se trata de la apropiacion patriarcal del mundo. Esta perspectiva
androcéntrica concibe al hombre como el modelo universal de lo humano por excelencia,
considerdndolo la norma genérica. En este contexto, lo femenino queda definido como lo no
humano, lo negativo y lo inferior. Como ya veremos, esta visién ha predominado en el pensamiento
filoséfico occidental hasta nuestros dias (Maria Gonzdlez, 2008).

Podemos definir el patriarcado como la institucionalizacién de la supremacia masculina.
Etimolégicamente, el término significa “gobierno de los padres”. Desde la década de 1960,
este concepto ha sido ampliamente explorado por el feminismo, que lo utiliza para senalar la
hegemonia masculina en las sociedades tanto antiguas como modernas. Asi, al criticar la cultura
patriarcal, el feminismo se manifiesta no solo como una critica epistemoldgica, sino tambiéen
como una critica ética (Celia Amords, 1991).

Esta ideologia sexista ha sido elaborada y consolidada en funcién de una organizacién
social que discrimina sistemdticamente a las mujeres. Dado que las mujeres constituyen mds de
la mitad de la poblacidén mundial, es crucial develar las consecuencias éticas que se derivan de
esta ideologia patriarcal, con el fin de desafiar la pretendida totalizacién y universalidad de sus
postulados (Alda Facio y Lorena Fries, 2005). En este marco, la legitimacién de un discurso que
aspira posicionarse como la voz de la autoconciencia de la especie debe ser cuestionada.

Es oportuno aclarar que esta semiosis social fiene manifestaciones muy significativas en
los relatos biblicos, donde la mujer fue creada a partir del hombre, posiciondndola como un
anadido y no como una entidad originaria. Estas representaciones simbdlicas han servido para
conformar un sistema sociopolitico, juridico, econdmico, educativo y cultural en el que la mujer
es heterodesignada y definida como "lo otro™.

En los relatos mitoldgicos es posible rastrear los origenes de la misoginia. En las culturas
cldsicas, uno de los pensadores mds influyentes, Aristételes, establecid una oposicion entre
hombres y mujeres, vinculando a los primeros con la forma y la actividad, y a las mujeres con la
materia, la ausencia de logica y la pasividad. Para él, las mujeres son por naturaleza mds débiles y
frias, lo que lleva a evaluar su naturaleza como un defecto innato. El poder (dynamis) se asocia a
lo masculino, mientras que la carencia (adynamis) se atribuye a lo femenino. En esta misma linea
gnoseoldgica, Platén atribuia a las mujeres la funcidén doméstica, al considerar que la generacién
de la especie era competencia exclusiva de los hombres (Maria Gonzdlez, 2008).

Gonzdlez, Maria Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos
y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

Esta perspectiva misdégina que caracteriza a las culturas cldsicas continia y se consolida en
Roma, donde las mujeres fueron catalogadas como incapaces e imperfectas, siendo socialmente
equiparadas con esclavos y animales. Su Unica funcién era contener el semen destinado a la
procreacion. En Grecia, por ejemplo, se atribuyd al hombre la esencia de la razdn (infirmitas
sexus), por ser portador del semen, donde creian que residia el kratein, es decir, el poder. En
confraste, la mujer era vista como inferior, representada como lo defectivo (imbecilitas mentis)
(Maria Gonzdlez, 2008).

Figuras de la medicina antigua como Hipdcrates afirmaban que la mujer era naturalmente
propensa a trastornos mentales, mientras que Galeno —otro destacado médico de la época- la
describia como un varén deformado, imperfecto vy frio por naturaleza. Estos discursos médicos
contribuyeron a consolidar laimagen de la mujer como un ser bioldgicamente inferior y deficiente.

Durante la época de la Roma imperial, las representaciones simbdlicas reforzaron esta
visibn androcéntrica: lo femenino se asocidé con Venus, diosa de la fertfilidad y los jardines,
mientras que lo masculino se vinculd a Marte, dios de la guerra: vigoroso, fuerte e invencible.
Estos simbolos reflejaban y legitimaban un orden social en el cual el Cédigo Romano limitaba a
la mujer practicamente a la funcidn bioldgica de procreacidn, restringiendo su rol social y legal a
ese dmbito (Georges Duby y Michelle Perrot, 1993).

Esta concepcidén androcéntrica se profundizd y transformdé a lo largo de la Edad Media,
periodo en el cualla mujer fue conceptualizada como el *“mundo, demonio y carne”, subordinada
ala gracia divina para su salvacion. En este sentido, Eva —figura arquetipica que permed la cultura
religiosa y social- se convirtid en el primer modelo femenino que personificaba la tentacion, la
seduccién y el mal.

No obstante, dentro de este contexto opresivo, emergieron figuras como Hildegarda de
Bingen, monja benedictina pionera en la musica, la literatura y la pintura, quien fue totalmente
silenciada, al igual que ofras destacadas mujeres en el dmbito del arte. Hildegarda no solo es
reconocida por sus contribuciones artisticas, sino también por sus innovaciones en la medicina y
su enfoque holistico de la salud. A pesar de vivir en una época que relegaba a las mujeres a un
papel secundario, logrd establecerse como una figura influyente en la cultura europea, a través
de su obra mistica y filoséfica. Su legado evidencia la capacidad de las mujeres para contribuir
significativamente a la sociedad, a pesar de las restricciones impuestas por un entorno patriarcal.
La omision de sus logros en los relatos histéricos refleja como la cultura de su tiempo desestimaba
el talento y la creatividad de las mujeres, un patrén que persiste en muchas narrativas histéricas
hasta el dia de hoy.

El Renacimiento abre nuevas posibilidades para las mujeres en términos culturales e
intelectuales, a pesar de que la misoginia persistié. Durante este periodo, el tema de la supuesta
inferioridad de las mujeres es ampliamente rebatido por pensadoras como Christine de Pisan y
Poulain de la Barre, quienes sientan las bases para la defensa de la igualdad y el derecho a la
educacién. Pisan, con su obra La Ciudad de las Damas, defiende el potencial y la inteligencia de
las mujeres, mientras que Poulain de la Barre, en su tratado La Mujer y la Educacidn, argumenta
gue las mujeres son iguales a los hombres y que su educacion debe ser promovida. Sin embargo,
la misoginia de la llustracion determind que las mujeres no tenian derechos ni libertades plenas.
Eran calificadas como la clase ociosa, las improductivas, en un escenario donde la producciéon y
el trabajo se valoraban por encima del hogar vy las labores domésticas.

A pesar de la creencia en la perfectibilidad de la especie humana, en los progresos de
la razén y en los ideales de igualdad por los que lucharon, los filésofos ilustrados concebian a

Gonzdlez, Maria Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos
y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

la mujer como una entidad esencialmente diferente e inferior. Limitadas por su fisiologia, eran
conceptuadas inmutables en su esencia; su razén, funciones y naturaleza se percibian como
estdticas y sin evolucién. Por ello, las expectativas sociales hacia ellas permanecian fijas,
consigndndoles deberes inalterables a lo largo del tiempo.

La teoria politica liberal, derivada de la llustracién, institucionalizé la dicotomia entre lo
“publico” y lo "“privado”. Esta separacion se tradujo en la exclusidn sistemdtica de las mujeres del
espacio publico, confindndolas al dmbito doméstico. Pese a que esta divisidn ha evolucionado
desde la tradicion iluminista hasta el liberalismo moderno, persiste en la manera en que se
conceptualiza el rol femenino en la sociedad. Esto subraya la imperiosa necesidad de seguir
cuestionando y desafiando estas estructuras histéricas que limitan la igualdad vy la libertad de las
mujeres.

Rousseau —quien podria considerarse el pensador mds anfiilustrado por su evidente
misoginia— 1o expresa de manera clara en su obra Emilio o de la Educacidn. En ella, prescribe
gue Sofia debe vivir su subordinacién como una condicidén natural e inherente a su feminidad.
Rousseau sostiene firmemente que, asi como la especie humana se divide en dos sexos, la
sociedad debe segmentarse en dos espacios: uno publico, reservado para los hombres, y ofro
privado y doméstico, destinado a las mujeres. Aunque, es importante seialar que, sin la Sofia
doméstica vy servil, no podria existir el Emilio libre y auténomo (Jean Jacques Rousseau, 1985).

Por ofro lado, Sir Francis Bacon, en el siglo XVII, sentd las bases patriarcales de la ciencia
moderna al reafirmar la superioridad del sexo masculino vy, por ende, de toda la produccion
cientifica. Esta producciéon se organizé en funcidon de una relacién sujeto-objeto en la que el
hombre funge como sujeto que conoce y la naturaleza y la mujer como objetos de conocimiento.
Esta mirada dicotémica permed todos los espacios de la modernidad, validando, entre otfros
aspectos, la divisidn social y sexual del tfrabajo, y perpetuando las inequidades de género. Se
trata de un discurso que invade la vida social con el propdsito de reproducir una representaciéon
simbdlica en la que la mujer debe seguir siendo construida desde una visibn eminentemente
esencialista (Maria Gonzdlez, 2008).

El andlisis de pensadores modernos revela cdémo estas exclusiones se consolidaron
flosdficamente. Iniciamos con Friedrich Hegel, quien asocia a la mujer con la inmediatez,
argumentando que no puede acceder al estatus de individualidad, ya que este requiere un
desarrollo especial de la autoconciencia vy, por supuesto, un distanciamiento de la inmediatez.
Segun su perspectiva, la mujer carece de la capacidad de alcanzar la autoconciencia de
lo universal; es decir, no puede ser en si, sino que es un ser inmerso en la inmediatez de la no
conciencia, en la vida orgdnica, y que responde Unicamente a deseos primarios como la
subsistencia y el placer.

Arthur Schopenhauer, cuyas ideas reflejan un profundo rechazo hacia las mujeres, las define
Unicamente como depositarias de los derechos de la especie, incapaces de plantear problemas
de conciencia, trascender o abstraer; marchan, por tanto, como un bloque homogéneo, una
sola mujer, hacia los hombres. Su Unica fortaleza radica en la astucia para ocultar su debilidad.

El fildsofo danés Saren Kierkegaard, por su parte, al abordar el tema de la mujer, la asume
como fuera de la existencia plena. Hablar de existencia implica enfrentar la problemdatica de
asumir riesgos y elegir libremente, algo que, segun Kierkegaard, la mujer no puede hacer. La
tipifica esencialmente como idéntica a si misma, una “gracia” ajena a la esfera existencial (Maria
Gonzdlez, 2008).

Gonzdlez, Maria Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos
y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

Immanuel Kant, en su obra Critica del juicio (publicada en 1790), escribid sobre lo bello y lo
sublime. Su ensayo hace interesantes precisiones sobre la ética y estética del “bello sexo”. En el
subjetivismo kantiano, el objeto carece de funcidn representativa; lo que valida son las apariencias
y las emociones que despiertan. Bajo un sesgo evidente de hostilidad hacia lo femenino, Kant
distingue lo sublime —asociado a lo salvaje (masculino)- de lo bello —vinculado a lo ornamental y
la vanidad (femenino). Lo sublime estd relacionado con la grandeza, mientras que lo bello con
lo pequeno, suave y maleable. La experiencia de lo sublime conmueve, mientras que lo bello
afrae. Este aire de sublimidad que caracteriza a los hombres hace que en sus ojos brille la bondad
y en su mirada se exprese la conciencia de su fuerza. Sin lugar a dudas, la influencia kantiana ha
contribuido a sedimentar estereotipos que siguen vigentes, donde la mujer permanece asociada
alo frivolo, lo apariencial y la vanidad, en contraposicion a lo sobrio y fuerte del mundo masculino.

Jean-Paul Sartre tampoco escapd a esta ldgica al establecer una clara diferenciacién entre
el ser parasiy el ser ensi. El ser en si se presenta como compacto, idéntico a si mismo, inerte, mera
contingencia, lo féctico, lo dado, que en este caso se asocia a la mujer. En contraste, el ser para
si corresponde al proyecto humano, que implica trascendencia, libertad y el cuestionamiento de
uno mismo, ademds del manejo del logos, siguiendo la linea de pensamiento de Freud. Segin
Sartre, la mujer es incapaz de formar conceptos, prever el futuro o reflexionar sobre el pasado;
calificédndola como “lo fallido”. Por su parte, Jacques Lacan afiima que la mujer no existe en
términos simbdlicos, ya que carece de pene, el significante fdlico; de este modo, es definida
como lo otro, la ausencia y la carencia (Maria Gonzdlez, 2008).

Estas visiones expresan coémo las fradicionales dicotomias —naturaleza/cultura, sujeto/
objeto, lo mismo/lo otro, inmanencia/trascendencia- persisten en el pensamiento filoséfico
moderno. Tales discursos falocrdticos se han incrustado en el tejido social, configurando un pacto
interclasista entre los hombres que establece a los varones como género universal y dominante,
los portadores legitimos del logos y, por ende, los protagonistas exclusivos de la vida social y
cultural.

La metdfora que subyace en el pensamiento patriarcal postula que la cultura —asociada alo
masculino— debe dominar y domesticar la naturaleza —asociada a lo femenino—, poniéndola a su
servicio. Este paradigma ha tenido profundas implicaciones éticas en la construccidn ideoldgica
del rol de la mujer, reforzando la idea determinista de que la biologia condiciona el destino.

Es fundamental mencionar a Simone de Beauvoir, quien en 1949 publicé El Segundo Sexo, un
texto emblemdtico que ha influido profundamente en el feminismo contempordneo. Beauvoir
establece con claridad que no se nace mujer, sino que se llega a serlo, negando la existencia
de un destino bioldgico, psiquico o econdmico que defina la condicidén femenina (Simone de
Beauvoir, 2007).

Un elemento central en este proceso de dominacion ha sido la invisibilizacion de las
inequidades de género. La nocién de universalidad, que se ha utilizado para sustentar el
androcentrismo en todos los niveles, ha contribuido a naturalizar las relaciones desiguales en
todos los aspectos de la vida relacional y societal. Gracias al patriarcado y a la naturalizacion de
las diferencias, se han perpetuado inequidades de género que, a su vez, han sido invisibilizadas y
legitimadas (Yamile Delgado de Smith y Maria Gonzdlez, 2022).

Esta invisibilizacién y legitimacién de las inequidades no solo perpetian la discriminacién
social, sino que también permiten que las formas de poder se expresen a fravés de mecanismos
gue a menudo permanecen ocultos, como la violencia simbdlica e ideoldgica. Como resultado,

Gonzdlez, Maria Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos
y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

poder y violencia se conjugan como una relacién sinérgica que se manifiesta en multiples formas.
La violencia, entendida tanto como coaccidn fisica como coercion ideoldgica, tiende a ocultarse
tras discursos ideoldgicos que disfrazan su uso, de manera tal que queda naturalizada y es
aceptada voluntariamente por quienes la padecen, en este caso, las mujeres (Gloria Comesana,
2004).

Los diversos feminismos, en tanto posturas criticas frente alarazéninstrumental, han enfocado
sus esfuerzos en visibilizar, denunciar y desmontar las marcas ideoldgicas construidas en torno a las
mujeres y suimpacto en el mundo del arte. Los movimientos feministas que comenzaron a gestarse
en las décadas de 1960 y 1970 muestran las complejas y variadas luchas por el reconocimiento
femenino, tanto politico como filoséfico. Este pensamiento critico no es lineal nihomogéneo; mds
bien, refleja la complejidad y variedad de las luchas feministas. Representa un posicionamiento
gue busca dar cuenta de la opresidn y exclusidon de las mujeres en todos los espacios de la vida
social. El feminismo surge del reconocimiento y la denuncia de valores como la libertad vy la
equidad, que se habian vuelto aplicables Unicamente a los hombres (Maria Gonzdlez, 2008).

El feminismo pone en evidencia no solo la ruptura entre las esferas puUblica y privada,
sino también la dialéctica que se construye entre ambas. Dentro del feminismo, la sororidad —
la solidaridad entre mujeres— es clave; sin embargo, este fendmeno no es exclusivo del mundo
contempordneo. La sororidad ha sido parte de las relaciones entre mujeres alo largo de la historia.
Durante gran parte de ese transcurso histérico, ha permanecido oculta, sepultada bajo la pesada
losa de un imaginario secular que ha enfatizado su contrario: la insolidaridad y la rivalidad enfre
mujeres, vistas como rasgos perennes y naturales de la feminidad (Angela Atienza, 2023).

A partir de este marco ideoldgico relacionado con los estereotipos de género, seria
interesante abrir el debate con algunas interrogantes: squé podemos decir sobre la obra de
arte producida en una sociedad sexistag 3Cudl es el lugar de la mujer artista y su obra en una
sociedad que concibe la creatividad y la genialidad como atributos exclusivamente masculinos?
sComo influyen estas dindmicas en la circulacién, exposicidon y comercializacion de las obras
realizadas por artistas pldsticas mujeres?

Género y arte

Sin lugar a dudas, tras este breve recorrido que permite visibilizar la construccién social de
las mujeres, podemos inferir el lugar subordinado que han ocupado en el espacio social del arte.
A lo largo de la historia, la mujer ha sido representada como Venus, Artemisa, Maria o Magdalena:
un objeto de deseo, exaltacidon, amor o rechazo. Eternamente representada y definida segun las
modas, ha sido modelada a lo largo de las épocas como un objeto: musas inspiradoras del genio
masculino o muiecas que encarnan la pasividad anoréxica de la industria del modelagje y los
concursos de belleza.

En cuanto a su presencia en las artes, por mucho tiempo las mujeres se vieron relegadas a
participar en las denominadas “artes menores” (bordados, lectura de folletines, arte decorativo,
entre otras) (Jean-Jacques Rousseau, 1985). Lo femenino ha ocupado histéricamente un
lugar especial en el dmbito artistico, especialmente en su condicidén pasiva, actuando como
un elemento contemplativo y estimulante para el publico masculino, convirtiéndose asi en
espectdculo. Ademds, ha funcionado como un apéndice dentro de esta historia: era musa,
modelo, amante, discipula o autora andénima bajo seuddnimos masculinos. Eiemplos notables
son Las senoritas de Avignon, Las Majas, La Monna Lisa, las Venus, las Bailarinas de Degas, las
omnipresentes companeras nocturnas de Toulouse-Lautrec o las mujeres tristes y llorosas de
Picasso.

Gonzdlez, Maria Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos
y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

No obstante, desde la segunda mitad del siglo XX esta situacidon ha experimentado un
cambio profundo. Los movimientos feministas han generado un debate clave para la sociedad
y la cultura contempordneas al criticar los fundamentos socioculturales del orden establecido. A
partir de la incorporacién de lainclusién de la categoria de género como herramienta explicativa,
se ha logrado visibilizar, e incluso denunciar, la histérica separacién y subordinacién que han
caracterizado la vida de las mujeres en el arte, revelando lo que ocurre en el espacio publico y
privado.

El abordaje de la desigualdad de género en el campo artistico no es novedoso. El discurso
candnico de la historia del arte refleja el modelo de racionalidad miségina que sustentd el
desarrollo de las ciencias humanas. En su esencia, esta historia produce y reproduce una narrativa
blanca, masculina, heterosexual y burguesa, cenfrada en un sujeto masculino que encarna la
genialidad, dotado de creatividad excepcional y demds caracteristicas glorificadas. Sin duda, el
mundo del arte opera como una compleja red de poderes y posiciones en la que predominan
los valores falocéntricos y misdginos propios de la cultura patriarcal.

Con la incorporacion de la categoria de género y mediante diversos encuentros y
declaraciones, tfanto a nivel nacional como internacional, las voces de mujeres militantes de
diferentes corrientes feministas han logrado abrirse paso en el mundo del arte, obteniendo
reconocimiento desde una perspectiva situada. El género, entendido como un conjunto de
relaciones y procesos socioculturales, se concreta a fravés de representaciones culturales de la
diferencia sexual (biolégical). En otras palabras, es un producto social y no bioldgico. El feminismo
nos ha legado un marco ontoepistémico y ontosemidtico valioso, que funciona como plataforma
para reinterpretary resignificar el mundo del arte, permitiendo distinguir claramente las diferencias
ideoldgicas entre la estética femenina vy la estética feminista.

La estéticafemenina connotaun arte que expresa ala mujer como un dato natural (esencial),
y ho como una categoria simbdlico-discursiva. En otfras palabras, se trata de una estética que
representa una femineidad universal, posponiendo a la Mujer en singular, en contraposicién a las
mujeres en plural. Este enfoque no cuestiona la desigualdad y exclusidn que padecen las mujeres,
perpetuando la construccidn social que asocia la biologia con el destino, lo cual sedimenta en
los imaginarios colectivos la condicidn de subalternidad.

Por el contrario, la estética feminista, como movimiento politico en el dmbito del arte,
centra sus esfuerzos en recuperar todas las formas expresivas relegadas a la periferia, al olvido, al
silencio y a la violencia maquillada. Denuncia la supuesta neutralidad del arte y del lenguaje que
se presenta como equitativo e inclusivo.

El arte feminista se enfrenta a la ideologia dominante para denunciar y visibilizar la opresidon
sufrida por las mujeres en el campo creativo. Eli Bartra (2003) destaca el contenido politico e
ideoldgico del feminismo y pone en el centro de su andlisis los aportes de Kate Millet en La Politica
Sexual (1970). Millet expone cémo las relaciones personales y privadas estdn profundamente
atravesadas por estructuras patriarcales de poder, contribuyendo asi a cuestionar la idea de que
el arte es una expresion universal y neutra.

Revisar la historia del arte desde una perspectiva feminista significa, segun Eli Bartra, estudiar
y comprender la historia del arte teniendo en cuenta la creacion femenina desde una perspectiva
transcompleja situada. Esta aproximacion debe incluir no solo la historia y la historicidad, sino
también una multiplicidad de aspectos sinérgicos que den cuenta de lo creado vy lo vivido,
asi como del reconocimiento de las voces sistfemdaticamente negadas de miles de mujeres en

Gonzdlez, Maria Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos
y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

el campo artistico, puesto que el arte es un componente fundamental de la cultura, refleja y
fransmite las ideas y valores de la sociedad en la que se produce.

Por todo lo dicho, resulta esencial contextualizar con claridad la situacion social especifica
en la cual las mujeres expresan su arte con escaso reconocimiento social y econdmico. Esta
situacion se encuentra determinada por su condicion de subalternidad, que refuerzala percepcién
de inferioridad femenina, junto con la discriminacion de clase y el racismo.

En el camino de lo siempre posible

En el contexto latinoamericano, y de manera particular en Venezuela, delinear horizontes
posibles implica profundizar la investigacién desde una critica feminista situada. La mirada
de género sensible debe convertirse en el eje transversal de andlisis que posibilite fracturar el
régimen de representaciones ideoldgicas construidas sobre los poderes creativos de las mujeres.
La socializacién de la informacion resulta fundamental para articular politicas que den voz a un
sinfin de mujeres creadoras que aun permanecen excluidas de las politicas culturales.

Es esencial establecer politicas claras para la publicacion y circulacién de materiales, a fin
de alcanzar una distribucién efectiva no solo dentro del pais, sino también en América Latina y
el resto del mundo. La produccién artistica de las mujeres no puede seguir siendo considerada
un tema menor. Indudablemente, las relaciones de poder entre los géneros han influido
decisivamente en la produccién, circulacién y consumo de sus obras.

Incorporar la perspectiva feminista en la historia del arte y en las diversas teorias estéticas
amplia la mirada y contribuye a la construccidén de nuevos lenguajes estéticos que reflejen la
pluridimensionalidad de la vida de las mujeres creadoras. Esimportante enfatizar que nilo femenino
ni lo feminista son contenidos predeterminados; son, mds bien, estrategias de enunciacién que
posibilitan la deconstruccion de valores vy significados en torno a la identidad, la diferencia y la
alteridad.

Focalizarse en el arte feminista como estrategia politica desde las propias voces de las
mujeres es esencial para resignificar de forma continua sus prdcticas y el piso ontoepistémico
gue las sustenta. Segun Griselda Pollock (2013), una obra de arte es feminista “no solo cuando
estd realizada por una mujer, sino cuando esta problematiza y subvierte las formas en que un
texto o sistema de significacion especifico opera dentro de un orden social dado, produciendo
hegemonia u opresidn” (p. 19). Pollock destaca cdmo el arte feminista implica un cuestionamiento
profundo de las estructuras de poder, mds alld de la simple autoria femenina.

Es necesario explorar de manera mds sistemdtica el lugar social del arte y las relaciones
entre arte, feminismo y politica, con el propdsito de visibilizar los mecanismos de poder y fundar
sinergias mediante un didlogo de saberes que promueva la equidad. Investigar y sistematizar
todo lo relacionado con el movimiento artistico femenino desde una perspectiva situada se
vuelve una tarea imprescindible.

Debe quedar claro que el arte feminista no representa lo “Otro” del arte ni de la politica;
al contrario, funciona como plataforma que conecta arte, politica y equidad, contextualizando
la mirada desde su complejidad histdrica y distancidndose de las representaciones ideoldgicas
construidas en torno al arte latinoamericano hecho por mujeres. A lo largo de la historia, esta
produccién ha sido etiquetada con términos como arte popular, artesania, arte primitivo, arte
turistico, arte del cuarto mundo, arte tradicional, curiosidades, arte decorativo, arte naif o ingenuo,

Gonzdlez, Maria Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos
y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



Revista Estudios Culturales, 17(34), julio-diciembre 2024. ISSN: 2665-0177. Print ISSN: 1856-8769

ornamental, arte salvaje, artes aplicadas, arte étnico, arte indigena, arte exdtico, arte tribal,
artesania rural o arte del pueblo. La asociacion persistente de lo exdtico y lo mdgico con estos
términos refleja prejuicios profundamente arraigados y una visidbn mitificada y preconquistada.

Adoptar una perspectiva de género sensitiva implica ir mucho mas alld de incorporar unas
cuantas mujeres en espacios artisticos, solo para justificar una ilusidn de equidad, mientras la
figura patriarcal prevalece en los espacios de foma de decisiones.

Finalmente, lo que nos interesa es la posibilidad de repensar y redimensionar el sistema de
valores vy jerarquias histéricamente representados en la historia oficial del arte, donde las mujeres
han sido las grandes ausentes. Lo que se pretende concretar en este camino de lo siempre posible
es una deconstrucciéon radical de los fundamentos tedricos y metodolégicos que sustentan el
espacio creativo, o incluso un cambio absoluto de paradigma. La recuperacion histérica, por si
sola, resulta insuficiente sino va acompanada de una desarticulacién de los narrativas y prdcticas
misdginas propias de la historia del arte. A todasluces, es necesario transitar hacia nuevas estéticas
feministas situadas que permitan reunir un pluriverso de saberes en el mundo del arte.

Para las mujeres que participan en los espacios artisticos, la historia del arte no es ni neutral
ni puede entenderse como universal; dicha supuesta universalidad ha sido, en realidad, un disfraz
gue oculta una neutralidad aparente bajo ropajes patriarcales.

Referencias

Amords, Celia. (1991). Mujer, participacion, cultura politica y Estado. Ediciones de la Flor.

Atienza, Angela (Ed.). (2023). Historia de la sororidad, historias de sororidad. Manifestaciones y
formas de solidaridad femenina en la Edad Moderna. Manuel Pons.

Bartra, Eli. (2003). Frida Kahlo. Mujer, ideologia y arte. Icaria. https://enriquedussel.com/txt/
Textos_200_Obras/Feminismo_filosofico/Frida_Kahlo-Eli_Bartra.pdf.

Beauvoir, Simone de. (2007). El Segundo Sexo. Siglo XXI.

Comesana, Gloria. (2004). La ineludible metodologia de género. Revista Venezolana de Ciencias
Sociales, 8(1). https://www.redalyc.org/pdf/309/30980103.pdf.

Delgado de Smith, Yamile y Gonzdlez, Maria. (2022). 10 caracteristicas de la violencia: sus huellas,
anclajes y superacién. Observatorio Laboral Revista Venezolana, 15(30), 14-28.

Duby, Georges y Perrotf, Michelle (Eds.). (1993). Historia de las mujeres (M. Galmarini, Trad.). Taurus.

Facio, Alda vy Fries, Lorena. (2005). Feminismo, género y patriarcado. Academia. Revista sobre
ensenanza del Derecho de Buenos Aires, (6), 259-294.

Gonzdlez, Maria. (2008). La ética patriarcal o la historia de la sujecion de la mujer. Educacidn en
valores, 2(10), 103-116. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulogcodigo=3268450.

Kant, Immanuel. (1990). Critica del juicio (L. H. B. Aguirre, Trad.). Ediciones Istmo. (Obra original
publicada en 1790).

Millet, Kate. (1970). La Politica Sexual. Aguilar.

Pollock, Griselda. (2013). Visidn y diferencia: feminismo, feminidad e historias del arte (A. Galettini,
Trad.). Fiordo.

Rousseau, Jean Jacques. (1985). Emilio o de la Educacion. Edaf.

Gonzdlez, Maria Cristina y Delgado de Smith, Yamile. (2024). Género y arte. Destejiendo relatos
y tejiendo horizontes posibles, Revista Estudios Culturales, 17(34), pp. 13-21.



	Marcador 18
	_Hlk165364477
	_Hlk210640025
	_Hlk172449805
	_Hlk164593998
	_Hlk137196739
	_Hlk137196841



